
          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       1 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 

O caráter amigável da Revelação divina segundo a 

Constituição dogmática Dei Verbum:  

história, fundamento e desenvolvimentos 
 

The friendly character of divine Revelation according to the 

dogmatic Constitution Dei Verbum: history, foundation and 

developments 
 

 

João Bechara Ventura 
 

 

 

Resumo 

 

A Constituição dogmática sobre a Revelação divina Dei Verbum inovou ao 

comparar a auto manifestação de Deus em Jesus Cristo a um tipo de amizade 

entre o Senhor e o seu povo. Essa nova compreensão abriu uma ampla 

perspectiva teológica e pastoral que tem sido explorada pelo Magistério eclesial 

posterior ao Concílio Vaticano II. A concepção de amizade divina presente em 

DV 2 foi interpretada à luz da noção de diálogo que, a partir do Magistério de 

Paulo VI, tornou-se um princípio-chave para a recepção do Concílio e para a 

ação pastoral da Igreja. Este artigo procura mostrar brevemente o processo 

redacional que levou à inclusão da tal concepção no texto final da Dei Verbum. 

Examinamos também os textos bíblicos que o documento conciliar afirma 

servirem de fundamento à comparação da Revelação divina a um tipo de 

amizade e procuramos oferecer, resumidamente, uma possível fundamentação 

de tal noção a partir da teologia católica. Oferecemos ainda um panorama do 

desenvolvimento da ideia de amizade divina no Magistério dos últimos papas.  

 

Palavras-chave: Amizade. Dei Verbum. Diálogo. Revelação. Vaticano II.  

 

 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       2 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
Abstract 

 

The dogmatic constitution on divine Revelation Dei Verbum innovated by 

comparing God’s self-manifestation in Jesus Christ to a type of friendship between 

the Lord and his people. This new understanding opened up a broad theological 

and pastoral perspective that has been explored by the Magisterium after the 

Second Vatican Council. The concept of divine friendship present in DV 2 was 

interpreted in light of the notion of dialogue that, from the Magisterium of Paul VI 

onwards, became a key principle for the reception of the Council and for the 

pastoral action of the Church. This article seeks to briefly show the drafting process 

that led to the inclusion of this concept in the final text of Dei Verbum. We examine 

the biblical texts that the conciliar document claims serve as a basis for comparing 

divine Revelation to a type of friendship. We also seek to offer a possible 

foundation for this notion within catholic theology and briefly explain the 

development of the idea of divine friendship in the Magisterium of the last popes. 

 

Keywords: Dei Verbum. Dialogue. Friendship. Revelation. Vatican II.   

 

 

Introdução 

 

Presente de modo não sistemático nas obras de alguns Padres da Igreja1 

e utilizado para exprimir concepções diversas na teologia medieval2, o conceito 

 
1 Acerca do tema da Revelação, embora contenha visões superadas em matéria de exegese 

bíblica, ainda é necessária a obra de René Latourelle: Teologia da Revelação. O autor identifica 

a presença da noção de Revelação ao longo da história da teologia de modo quase 

omnicompreensivo, por vezes sem um adequado fundamento lexical. Todavia, Latourelle 

apresenta um amplo panorama do desenvolvimento teológico que, desde os Apóstolos até o séc. 

19, levou à consolidação desse conceito. LATOURELLE, R., Teología de la Revelación. 
2 BENOIT, P., Révélation et inspiration. Na teologia medieval, o termo revelação constitui uma noção 

multifacetada que extrapola a noção de Revelação pública típica da teologia posterior ao Concílio 

Vaticano I. Em São Boaventura, a revelação designa a iluminação subjetiva por meio da qual Deus eleva 

o conhecimento natural à fé, à contemplação e à visão beatífica. Santo Tomás de Aquino usa o conceito 

de revelação em diversas acepções: operação salvífica, acontecimento histórico, ação divina que recai 

sobre o profeta, doutrina sagrada e, finalmente, conhecimento superior ao meramente natural; TOMÁS 

de Aquino, ST I, q. 1; ST II,II, q. 1-7; q. 171-174; TOMÁS de Aquino, Contr. Gent., 3, c. 154; TOMÁS 

de Aquino,  De verit., q. 12; LATOURELLE, R., Teología de la Revelación, p. 170-203.   



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       3 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
de Revelação divina passou a ocupar lugar central no Magistério3 e na teologia 

católica4 a partir da Constituição “de fide catholica” Dei Filius, do Concílio 

Vaticano I. O Vaticano II conferiu uma ainda maior centralidade a esse assunto, 

dedicando uma inteira Constituição ao tema da Revelação5. A Constituição 

dogmática “de divina Revelatione” Dei Verbum propôs-se a apresentar “a 

genuína doutrina sobre a Revelação divina e a sua transmissão”6, aprofundando 

e, sob certos aspectos, desenvolvendo o conteúdo do capítulo 2 de Dei Filius.  

Entre as novidades da concepção de Revelação presente na Dei Verbum7, em 

relação ao Vaticano I, podemos sublinhar: a ênfase dada ao seu caráter histórico8 e 

à sua natureza gratuita9; a centralidade de Cristo como “mediador e plenitude de toda 

a Revelação”10; a presença da noção de autocomunicação divina11; e a precedência 

epistemológica da Revelação sobrenatural sobre a chamada revelação natural12. 

Além disso, ao tratar da Revelação divina em Cristo, o Concílio Vaticano II adotou 

 
3 O conceito de Revelação foi constantemente citado em documentos do Magistério posteriores 

ao Concílio Vaticano I: LEÃO XIII, PP., Providentissimus Deus, intro.; BENTO XV, PP., 

Spiritus Paraclitus; PIO XII, PP., Divino Afflante Spiritu, intro.; n. 1, 1; ES 41.    
4 Sobre o tema da Revelação, veja-se ainda: THEOBALD, Ch., A Revelação.  
5 Empregaremos o termo Revelação com maiúsculo ao utilizá-lo no sentido de Revelação pública 

e sobrenatural, como fazem os Concílios do Vaticano. Ao utilizá-lo em sentido mais amplo – 

tomista ou de revelação natural – empregaremos caixa baixa.  
6 DV 1.    
7 Expressa principalmente nos nn. 2-6 da Constituição. 
8 Como veremos, segundo o Concílio Vaticano II, a Revelação possui como objeto formal não 

apenas os ensinamentos, mas as ações e palavras de Deus ao longo da história (DV 2).  
9 A Dei Verbum inicia sua exposição com as palavras: “Placuit Deo in sua bonitate” (“Aprouve 

a Deus em sua bondade”; DV 2). Enfatiza assim o caráter primordialmente teocêntrico e gratuito 

da Revelação. Inicia-se propositalmente com a apresentação de argumentos dogmáticos e não 

antropológicos, para afirmar a prioridade epistemológica da Revelação sobrenatural sobre o 

conhecimento natural de Deus. Tal abordagem evidencia a unidade e distinção entre criação e 

revelação; WICKS, J., Dei Verbum Developing, p. 111-112. 
10 “Intima autem per hanc revelationem tam de Deo quam de hominis salute veritas nobis in 

Christo illucescit, qui mediator simul et plenitudo totius revelationis exsistit” (DV 2). 
11 “Divina revelatione Deus Seipsum atque aeterna voluntatis suae decreta circa hominum 

salutem manifestare ac communicare voluit” (DV 6). 
12 A expressão “revelação natural” presente no Concílio Vaticano I desaparece na Dei Verbum. 

O conceito, porém, persiste sob a formulação “testemunho perene de Deus (perenne sui 

testimonium) na criação” (DV 3). Em resposta ao agnosticismo do séc. 19, o Vaticano I trata 

antes da possibilidade do conhecimento certo de Deus pela luz da razão natural; o Vaticano II, 

ao invés, opta por dar precedência à Revelação sobrenatural em Cristo.    



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       4 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
uma perspectiva que, embora fosse já presente nas Escrituras e no pensamento de 

alguns teólogos, figurava como novidade entre documentos magisteriais13:  

 
Em virtude desta Revelação, Deus invisível (cfr. Cl 1,15; 1Tm 1,17), na riqueza 

do seu amor fala aos homens como amigos (cfr. Ex 33, 11; Jo 15,14-15) e convive 

com eles (cf. Br 3,38), para os convidar e admitir à comunhão com Ele14.  

 

O Vaticano I já havia afirmado que a Revelação divina possui a 

finalidade de elevar os homens a um fim sobrenatural: à “participação dos bens 

divinos que superam totalmente o entendimento da mente humana”15. A 

Constituição Dei Verbum inovou ao declarar que Deus nos convida e admite a 

tal fim16 falando-nos como a amigos (homines tamquam amicos alloquitur) e 

convivendo conosco (et cum eis conversatur). A Revelação passou, assim, a ser 

vista como um colóquio (allocutio) ou convivência (conversatio) amigável de 

Deus com os seres humanos. O presente artigo intenciona estudar as raízes 

bíblicas da noção de amizade divina que DV 2 aplica ao tema da Revelação e o 

seu desenvolvimento no Magistério posterior ao Concílio Vaticano II17.  

 

1. Breve história da concepção de amizade divina no texto conciliar18 

 

Dentro do complexo iter redacional da Constituição Dei Verbum, a ideia 

segundo a qual Deus fala e convive com os homens como em meio a amigos 

 
13 Como veremos, contemporaneamente à elaboração da Dei Verbum, uma semelhante 

perspectiva foi adotada por Paulo VI na encíclica ES 41.  
14 DV 2. 
15 DF 2. Trata-se de alusão à vida da graça e à vida eterna, como explicitado pela citação de 1Cor 

2,9 em seguida.  
16 Para DV 2, tal “fim sobrenatural” é a comunhão com Deus e a participação na sua natureza.  
17 Este tema já foi tratado com enfoque histórico e, portanto, diverso em LENEHAN, K., 

Unfolding in friendship, p. 175-191. 
18 Tudo o que será dito acerca do percurso de redação da Dei Verbum baseia-se sobre quanto é 

reportado nas seguintes fontes: ALBERIGO, G. (Org.), Storia del Concilio Vaticano II, v. 1-2; GIL 

HELLÍN, F. (Org.), Concilii Vaticani II Synopsis; WICKS, J., Dei Verbum Developing; CAPIZZI, 

N., Dei Verbum, p. 11-46; EPIS, M., Introduzione alla costituzione dogmatica Dei Verbum; 

LENEHAN, K., Unfolding friendship. Para simplificar esta seção, omitiremos a especificação das 

fontes “fato-por-fato”, já que os eventos descritos detalhadamente nas obras acima são relativamente 

conhecidos do público especializado. Restringir-nos-emos às notas-de-roda-pé explicativas. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       5 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
foi elaborada somente durante o ano de 1964. O rascunho apresentado pela 

Comissão teológica preparatória, intitulado De fontibus Revelationis (1959-

1962), foi criticado antes mesmo da abertura do Concílio19. A sua votação, 

prevista para a primeira sessão (entre 14 e 21 de novembro de 1962), foi 

precedida por objeções advindas de parte significativa dos padres e teólogos20 

e, como era de se esperar, o texto não agradou à aula conciliar. Por isso, João 

XXIII instituiu uma Comissão mista para refazer todo o texto. Em abril de 1963, 

o novo esquema – agora intitulado De divina Revelatione e não mais De 

fontibus – foi aprovado pelo papa para ser discutido na segunda sessão do 

 
19 Em 10 de outubro de 1962, na noite anterior à abertura do Concílio, o jovem professor Joseph 

Ratzinger dirigiu numerosas críticas ao esquema diante de um auditório de bispos de língua alemã 

reunidos no colégio Santa Maria d’Anima. Uma das principais críticas recaiu sobre a concepção 

de base que fundamentou o próprio título do esquema De fontibus: a Escritura e a Tradição 

constituiriam duas fontes distintas da Revelação. Na opinião de Ratzinger – assim como de vários 

peritos e padres conciliares –, na verdade, a própria Revelação seria a única fonte tanto das 

Escrituras como da Tradição. Para o teólogo de Bonn, o esquema omitia o caráter 

primordialmente histórico da Revelação, relegando-a a uma concepção “positivista”. Uma 

tradução inglesa do texto apresentado por Ratzinger nessa noite se encontra em WICKS, J., Six 

Texts by Prof. Joseph Ratzinger as peritus before and during Vatican Council II, p. 244-246; 269-

285. Sobre a participação de Ratzinger no debate pré-conciliar sobre a Revelação: LAM, J. C. 

Q., Joseph Ratzinger’s Contribution, p. 35-54. 
20 Bispos centro-europeus, norte e latino-americanos promoveram debates antes da votação do 

esquema, com a participação de diversos padres, peritos e teólogos, entre os quais Y. Congar, D. 

Chenu, H. Küng e J. Daniélou. Uma verdadeira “campanha contrária” serviu para, já de início, 

criar uma espécie de “consenso” desfavorável ao De fontibus. Para tanto, contribuíram também 

animadversiones escritas por K. Rahner e E. Schilebeeckx. Esse esforço prévio aos debates foi 

empreendido graças a uma intuição de muitos padres e teólogos de que, após a fácil aprovação 

do esquema sobre a liturgia, a primeira Constituição propriamente dogmática (sobre a Revelação) 

marcaria o início do acirramento nos debates. Tal intuição se confirmaria. Além disso o esquema 

De fontibus continha tom de polêmica anti-protestante e elementos da neo-escolástica (como a 

própria teoria das duas fontes) que o distanciavam do estilo de João XXIII e, inclusive, da 

linguagem do Concílio de Trento; isto despertou a crítica de diversos peritos. Por fim, um parecer 

do Secretariado para a unidade dos Cristãos, escrito por J. Feiner, contribuiu para tornar inviável 

a aprovação do esquema. É necessário ter-se em vista que, mais do que divergências teológicas, 

o debate sobre o De fontibus visava decidir a seguinte questão: quem imporia os rumos do 

Concílio? Os schemata das comissões preparatórias, embebidos da teologia romana e submetidos 

ao controle do Santo Ofício? Ou os textos alternativos produzidos por teólogos da Europa central 

e endossados por bispos dessa região?  Para G. Ruggieri, a reviravolta na votação do esquema 

De fontibus representaria uma reviravolta na direção do próprio Concílio. Veja-se: RUGGIERI, 

G., Il primo conflitto dottrinale, p. 259-293. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       6 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
Concílio. O texto, porém, era ainda objeto de divergências. Por esta razão, a 

Comissão de coordenação dos trabalhos, presidida pelo cardeal A. Cicognani, 

não permitiu a sua discussão na sessão sucessiva. Chegou-se a pensar que o 

esquema pudesse ser totalmente abandonado, de modo que o tema da Revelação 

fosse inserido, com caráter apenas secundário, em outros documentos. Ao 

término da segunda sessão, todavia, o recém investido papa Paulo VI 

determinou a retomada do esquema De divina Revelatione. Assim, o novo 

rascunho foi entregue aos padres conciliares que, durante a terceira sessão, 

elaboraram 93 críticas ao texto. A relação entre Escritura e Tradição era um de 

seus tópicos mais controvertidos e delicados21, por envolver a interpretação 

autêntica do Concílio de Trento e possuir consequências ecumênicas. Por isso, 

a Comissão doutrinal do Concílio instituiu uma Subcomissão para revisar o 

rascunho a partir das observações feitas pelos padres. Durante a terceira sessão 

do Concílio (1964), a Subcomissão revisora redigiu um novo esquema, que 

seria finalmente votado na aula (entre 14 de setembro e 8 de dezembro de 

1965), originando a Dei Verbum. A Subcomissão foi copresidida por A. Charue, 

bispo de Namur, e pelo cardeal E. Florit, arcebispo de Florença e teve a 

participação de numerosos padres conciliares e peritos22.  

Dentre as várias críticas ao esquema, alguns padres haviam argumentado 

que o caráter pessoal da Revelação divina e da fé cristã não se encontrava 

suficientemente claro. P. Seitz, bispo de Kon Tum (Vietnã), sugeriu que se 

explicitasse que a Revelação tem como fim tornar os homens participantes da 

vida da família da Trindade. A. Lefevre, bispo de Rabat (Marrocos), sustentou 

que o texto focava demasiadamente o aspecto intelectual da Revelação e 

negligenciava o seu caráter “real”. Críticas semelhantes foram feitas por bispos 

 
21 A principal divergência em torno deste tema podia ser sintetizada na questão da suficiência 

material das Escrituras. Um grupo de padres – que fora endossado pelo próprio João XXIII – 

reivindicava a afirmação explícita da superioridade da Tradição sobre a Bíblia. Outro grupo, ao 

invés, pretendia declarar a suficiência material das Escrituras, isto é, que todas as verdades 

reveladas estariam contidas na Bíblia, mesmo que implicitamente. O Concílio chegaria a uma 

fórmula de consenso: “a Igreja não haure a sua certeza acerca das coisas reveladas somente pela 

Sagrada Escritura (non per solam Sacram Scripturam)”. Deixou, porém, aberta a questão acerca 

da presença implícita ou não de todas as verdades de fé nas Escrituras.  
22 Além de sete padres conciliares, a Subcomissão revisora contava com vinte e quatro peritos, 

entre os quais J. Ratzinger, K. Rahner, Y. Congar, L. Cerfaux e C. Colombo. A versão final do 

esquema que seria apresentado à aula foi redigida pelo jesuíta P. Smulders. O novo rascunho 

continha as emendas dos padres conciliares e era acompanhado por um texto explicativo. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       7 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
que retinham necessário mostrar a Revelação como autocomunicação divina e 

não somente comunicação de verdades acerca de Deus. Os bispos da Indonésia 

pediram que se esclarecesse que a Revelação não se dá apenas mediante 

palavras, mas também através de realizações (gesta) divinas na história, de 

modo que a autoridade das palavras divinas é confirmada pelas obras (opera). 

O redator P. Smulders emendou o texto a partir de tais propostas23. Assim, 

acolheu-se a visão presente na Dei Verbum da Revelação como realidade 

precipuamente histórica, ou uma “economia” de “ações e palavras (gestis 

verbisque)” conexas entre si24.   

Constituindo uma realidade histórica, a Revelação divina possui caráter 

não apenas doutrinal, mas antes de tudo pessoal. Por isso, J. Satowaki, bispo de 

Kagoshima (Japão), sugeriu que ela fosse apresentada pelo Concílio como 

manifestação concreta do amor de Deus por nós. Propôs o emprego de fórmulas 

que a definissem como: “allocutio, collocutio, vel contactus personalis et vitalis 

Dei cum hominibus”25. Dessa sugestão, o conceito de allocutio (objeto deste 

artigo) foi inserido no novo rascunho. A redação primitiva não se limitava a 

afirmar – como consignado em DV 2 – que, por meio da Revelação, Deus 

“convida e admite os homens à comunhão com Ele”. O texto de P. Smulders 

declarava que Deus “admite os homens à comunhão pessoal com o Pai, e o 

Filho, e o Espírito Santo”. A Revelação passou a ser vista como comunicação 

pessoa-a-pessoa. Favoreceu-se, assim, a possibilidade de se compreender a 

Revelação como amizade e, particularmente, como diálogo26.   

Além do percurso conciliar oficial que compreende, como vimos, (1) o 

esquema De fontibus, (2) a Comissão mista, e (3) a Subcomissão revisora, uma 

 
23 Padre Smulders argumentou que, nas Escrituras, o vocábulo ר בָּ  se refere à “palavra” divina דָּ

não somente em sua dimensão verbal, mas também enquanto realidade ativa. 
24 “Haec revelationis oeconomia fit gestis verbisque intrinsece inter se connexis, ita ut opera, in 

historia salutis a Deo patrata, doctrinam et res verbis significatas manifestent ac corroborent, 

verba autem opera proclament et mysterium in eis contentum elucident” (DV 2). A relação 

inseparável entre obras e palavras divinas que se manifestam, confirmam e explicam 

reciprocamente, levou o cardeal Florit a sustentar, na congregação de 30 de setembro de 1964, a 

existência de uma natureza “sacramental” da Revelação. Esta ideia foi retomada por Bento XVI 

na exortação Verbum Domini, ao afirmar a “sacramentalidade da palavra” (VD 56). Obviamente 

aqui não se toma “sacramentalidade” em sentido estrito, mas enquanto conjunção inseparável 

entre sinal (ação) e palavra (instrução).  
25 Acta Synodalia sacrosancti Concilii oecumenici Vaticani II, 3,3, p. 873-874. 
26 Como veremos, a encíclica Ecclesiam suam consolidaria a leitura de Dei Verbum em chave dialogal.   



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       8 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
correta compreensão da história redacional do tema da amizade divina em DV 

2 deve levar em consideração a encíclica Ecclesiam suam, do papa Paulo VI. 

Publicada durante a terceira sessão do Concílio (em 6 de agosto de 1964), 

enquanto a Subcomissão revisora redigia um novo esquema De divina 

Revelatione, a encíclica comparou a religião cristã a um diálogo (colloquium) 

entre Deus e os homens27. Neste contexto, expressou as seguintes ideias até 

então sem precedentes no Magistério pontifício:  

 
A Revelação, quer dizer a relação sobrenatural que Deus tomou a iniciativa de 

renovar com a humanidade (ratio superna, quam Deus ipse cum hominibus 

instauravit), podemo-la imaginar como diálogo (quasi quoddam colloquium 

haberi potest), em que o Verbo de Deus se exprime a si mesmo na Encarnação 

e depois no Evangelho. Esse colóquio (colloquium) paternal e santo, 

interrompido entre Deus e o homem pelo pecado original, é maravilhosamente 

reatado no decurso dos tempos. A história da salvação narra este diálogo 

(colloquium) longo e variado, a partir de Deus e a travar conversação 

([colloquium]) com o homem, variada e admirável. É nesta conversação (quasi 

sermocinatione) de Cristo entre os homens (cf. Br 3,38) que Deus dá a entender 

alguma coisa mais de si, o mistério da sua vida, admiravelmente una na essência 

e trina nas pessoas, e diz, em resumo, como quer ser conhecido: Ele é Amor, e 

como quer ser honrado e servido por nós: amor é o mandamento supremo que 

nos impõe. O diálogo (colloquium) torna-se pleno e confiado; é convite para a 

criança, o místico se exaure plenamente nele28.  

 

Alguns elementos indicam que este texto exerceu um significativo 

influxo sobre o rascunho que originaria Dei Verbum: a noção de Revelação 

como colóquio ou diálogo (embora o exato termo colloquium não ocorra em 

DV 2), a ênfase conferida ao seu caráter pessoal e, principalmente, a citação de 

Br 3,38. A encíclica de Paulo VI enfatiza o caráter verbal da Revelação; deste 

modo, parece ter influenciado a tradução, presente em certas línguas, do verbo 

conversare utilizado em DV 2 como “conversar”29. O verbo conversare 

significa literalmente “conviver”; à luz de Ecclesiam suam 41, todavia, passou 

 
27 O inteiro item III de Ecclesiam suam contém uma verdadeira teologia do diálogo e a exortação 

para que toda a ação da Igreja seja impregnada pela atitude de diálogo.    
28 ES 41. 
29 No n. 3 deste artigo tratamos mais aprofundadamente da tradução de conversare.  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       9 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
a ser interpretado em termos de colloquium (“diálogo”) e quasi sermocitatio 

(“em certo modo, conversação”). O tema do diálogo recebeu uma significativa 

ênfase na encíclica Ecclesiam suam, que lhe dedicou os nn. 34-68. Desta 

maneira, a encíclica de Paulo VI (publicada antes da votação da Constituição 

conciliar) contribuiu para que a Dei Verbum fosse interpretada em chave de 

diálogo (em sentido verbal), e para que todo o Concílio fosse apreciado à luz 

desse novo princípio-chave30. 

 

2. Um tipo especial de amizade com Deus 

 

Segundo a própria Dei Verbum, o fundamento da declaração de que 

“Deus fala aos homens como a amigos” se encontra em duas passagens da 

Bíblia: Ex 33,11 e Jo 15,14-15. Estes versículos não exprimem modelos de 

relações ordinárias entre Deus e o povo. Trata-se, ao contrário, de dois 

exemplos excepcionais de amizades íntimas e pessoais com o Senhor, 

usufruídas por indivíduos especialmente escolhidos. Por meio dessas citações, 

o Vaticano II estabelece uma analogia entre a Revelação pública dirigida em 

Cristo a todos os homens31 e a intimidade que Deus consentiu a personagens 

eleitos. Dotada de natureza universalista, a Revelação em Cristo é explicada a 

partir de relações de cunho exclusivista: as amizades entre Deus e Moisés, e 

entre Jesus e os doze Apóstolos.  

Antes da renovação da Aliança (Ex 34), que se tornara necessária após a 

adoração ao bezerro de ouro (Ex 32), Moisés armou sua tenda “fora do 

acampamento, longe do acampamento” do povo (Ex 33,7). Os Israelitas podiam 

segui-lo apenas com o olhar, enquanto ele entrava na tenda e “[o Senhor] falava 

com Moisés” (Ex 33,9). Exceto o assistente Josué, todos os demais permaneciam 

à distância, prostrados às portas de suas tendas. O autor bíblico enfatiza: “o 

 
30 Paulo VI confirmava, assim, uma tendência que se consolidara a partir do discurso de abertura de 

João XXIII. Embora não contivesse a terminologia do “diálogo”, Gaudet mater Ecclesia (nn. 7-8) 

enfatizava que o Concílio tinha como propósito trabalhar pela concórdia e pela união da Igreja com 

os homens. Além disso, desde o início dos trabalhos foi conferida grande relevância ao Secretariado 

para a unidade dos cristãos, presidido pelo cardeal Augustin Bea, ao qual se outorgou status de 

Comissão. Assim, a abertura ao diálogo ecumênico se tornou um critério fundamental – e por vezes 

até rígido – na valutação dos esquemas que seriam apresentados à aula.  
31 O cristocentrismo característico da Dei Verbum tem como finalidade, entre outras coisas, 

realçar a natureza universalista da Revelação divina; CAPIZZI, N., Dei Verbum.  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       10 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
Senhor falava a Moisés face a face, como um homem fala a seu amigo (ּהו  ”(אֶל־רֵעֵֵ֑

(Ex 33,11). Deus falava com Moisés e a Moisés pois ele exercia uma função 

particular de mediação e intercessão pelo povo (Ex 32,11-14). Além disso, o texto 

afirma, repetidamente, que Deus conhecia Moisés pelo nome e que ele 

encontrara graça aos olhos do Senhor (Ex 33,12-13.16-17). O tema da relação 

singular existente entre Deus e Moisés reaparece ainda em Nm 12,8; Dt 34,10; Jr 

15,1; Eclo 45,1-5. Portanto, fundamentando a partir de Ex 33,11 o caráter 

amigável da Revelação, a Dei Verbum parece afirmar o múnus sacerdotal que o 

Pai confere, em Cristo, aos membros da Igreja32. Nele, somos inseridos na 

“tenda”; tornamo-nos um povo sacerdotal que pode falar com Deus íntima e 

confiadamente, além de interceder pelos demais, pois Ele vive conosco33.  

A outra passagem citada por DV 2 como fundamento da amizade divina 

se insere no contexto da Última Ceia. Antes de sofrer a Paixão, Jesus desfrutou 

da intimidade dos discípulos mais próximos (Jo 13-17), que haviam sido 

separados do mundo em virtude de uma escolha especial do Senhor (Jo 

15,16.19). Jesus lhes prometeu enviar o Espírito da Verdade que o mundo não 

conhece (Jo 14,16-17). E transmitiu-lhes, enfim, o Mandamento novo, núcleo 

essencial de sua vida e de suas palavras: “Amai-vos uns aos outros como eu vos 

amei” (Jo 14,12). Em seguida, Cristo explicitou o tipo de amor que nutre pelos 

discípulos e que o movia a lhes revelar os desígnios de Deus:  

 
Ninguém tem maior amor do que aquele que dá a sua vida por seus amigos (τῶν 

φίλων αὐτοῦ). Vós sois meus amigos (φίλοι μού) se fazeis aquilo que eu vos 

mandei. Não mais digo que sois servos, pois o servo não sabe aquilo que faz o 

seu senhor; chamo-vos amigos (φίλους), pois vos dei a conhecer tudo o que ouvi 

da parte do Pai (Jo 15,13-15; ou conferir ainda Jo 3,29).      

 

A amizade com Cristo decorre, portanto, da obediência e da comunhão no 

mesmo conhecimento do Pai (Jo 14,7.9). Em outras palavras, a Revelação em 

Cristo nos torna amigos de Deus, já que oferece o conhecimento de Deus invisível 

 
32 O tema do sacerdócio comum é desenvolvido na Constituição sobre a Igreja: LG 10-11. 
33 Dozeman considera que o sentido da intercessão de Moisés em Ex 33, 7-12 é plenamente 

revelado em Ex 34,1-9, quando – como decorrência de tal oração – “revela-se a misericórdia 

divina”. Além disso, segundo esse autor, a função de intercessor desempenhada por Moisés é 

fundamental para resolver o tema central da seção: a presença de Deus em meio ao povo; 

DOZEMAN, T. B., Commentary on Exodus, p. 580; 718. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       11 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
e da sua vontade. Note-se que esse discurso de Jesus é dirigido àqueles aos quais 

Ele se havia manifestado de modo especial (Jo 14,22)34. Citando Jo 15,14-15, a 

Dei Verbum indica que a economia da Revelação em Cristo insere-nos em uma 

relação com Deus análoga à dos doze mais próximos. Após a sua glorificação, a 

intimidade com o Senhor torna-se, por assim dizer, pública. A Revelação segue 

a lógica da lavagem dos pés aos discípulos: humildemente, Jesus nos dá acesso a 

um tipo de comunhão (societas) com Deus comparável à amizade35, à qual 

somente pode ser admitido quem conhece o Pai e a sua vontade36.     

Além das passagens bíblicas citadas, o caráter amigável da relação entre 

Deus e os seres humanos pode ser entrevisto também na figura de Abraão37, 

patriarca símbolo do universalismo no Antigo Testamento38. Por possuir uma 

relação singular com o Senhor, ele foi também considerado amigo de Deus, 

conforme a seguinte passagem de Isaías: “E tu, Israel, meu servo (י דִִּ֔ לּעַבְׂ אֵֵ֣ רָּ  /יִשְׂ

παῖς μου); Jacó a quem escolhi (ּיך תִֵ֑ חַרְׂ רּבְׂ בּאֲשֵֶ֣  descendência de Abraão, meu ;(יַעֲק ֹ֖

amigo (ּי הֲבִִֽ  ,ὃν ἠγάπησα)” (Is 41,8). A mesma expressão ocorre em 2Cr 20,7 /א 

sempre em referência a Abraão. O particípio substantivado הֵב  pode ser א 

traduzido alternativamente como “a quem amo” (Is 41,8LXX)39. Todavia, a 

expressão parece possuir em Is 41,8 o sentido de “amigo”; veja-se Jr 20,4-6; Sl 

88,19; Est 5,10. A Vulgata traduz o passo conforme essa acepção: “semen 

Abraham amici mei” (Is 41,8Vg)40. A carta de Tiago interpreta Is 41,8 do mesmo 

modo: “Abraão creu em Deus e isso foi-lhe considerado para a justificação, e 

ele foi chamado amigo de Deus (φίλος θεοῦ)” (Tg 2,23). Portanto, a amizade 

com Deus decorre da fé do patriarca, concretizada em sua confiança nas 

promessas divinas. Além disso, a partir do paralelismo que constitui Is 41,8, 

 
34 Também em Lc 12,4 Jesus chama aos discípulos de amigos. 
35 DV 2. 
36 A este propósito, Von Wahlde observa que a condição de amigos aqui, assim como o 

Mandamento novo, possui caráter menos universalista do que o preceito do amor aos inimigos 

presente em Mt 5,43-48, já que no contexto joanino o amor (e, consequentemente, a amizade) de 

Jesus pelos discípulos – assim como o amor do Pai por Jesus – está condicionado à obediência à 

sua vontade (Jo 15,10); VON WAHLDE, U. C., The Gospel and Letters of John, p. 669-670.  
37 Como veremos, a figura de Abraão é central na noção de amizade divina no judaísmo e na patrística.  
38 A ele, com efeito, foi destinada a promessa: “por ti serão abençoados todos os clãs da terra” (Gn 12,3). 
39 A recensão de Símaco traduz: “Abraão, meu amado (ἀγαπητοῦ μου)”; também 2Cr 20,7LXX.   
40 A mesma tradução se verifica em 2Cr 20,7Vg. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       12 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
resta evidente que a amizade possui uma estreita relação com a eleição41 e com 

a condição de “servo”42 do Senhor. À luz de Is 41,8, pode-se entrever uma certa 

analogia entre a amizade divina segundo DV 2 e a benção que, por meio de 

Abraão, se estende a todas as nações. A amizade oferecida pela Revelação em 

Cristo é universal, decorre de uma eleição divina gratuita e se destina aos 

verdadeiros servos (filhos?)43 do Senhor.  

O livro da Sabedoria aborda o nosso tema sob uma perspectiva 

universalista. Segundo Sb 7, a amizade com Deus é concedida juntamente com 

o dom da sabedoria, princípio salvífico universal. O chamado elogio à 

sabedoria declara que aqueles que a possuem “estreitam a amizade (φιλία) com 

Deus, recomendados pelos dons da instrução” (Sb 7,14bc). Pouco adiante, ao 

enumerar características da sabedoria divina, o autor afirma: “porque é una, 

tudo pode;/ permanecendo em si mesma, tudo renova;/ e, entrando nas almas 

santas através das gerações,/ prepara amigos de Deus (φίλους θεοῦ) e profetas” 

(Sb 7,27). Além disso, o espírito da sabedoria divina é caracterizado como 

“amigo dos homens (φιλάνθρωπος)” (Sb 7,23); e o Senhor é chamado “amigo 

da vida (φιλοψῦχος) [dos homens]” (Sb 11,26). Para o sábio, portanto, a 

amizade é um atributo de Deus. Uma interpretação cristológica desses 

versículos sugere que a participação no conhecimento de Cristo – Sabedoria 

pessoal e encarnada – torna-nos amigos de Deus. Enfim, em Sb 7,27, a noção 

de amizade divina é posta em paralelo à de profecia. Assim como os profetas, 

os amigos de Deus são imbuídos de sabedoria, palavra e carisma, elementos 

próprios da Revelação e da inspiração divinas.     

A Dei Verbum, portanto, baseia-se sobre o AT e o NT para sustentar que, 

por meio da fé, da oração, da fidelidade e do conhecimento de Deus 

proporcionado por Jesus Cristo, o ser humano torna-se sujeito de uma eleição 

 
41 A existência de um legame entre amizade e eleição é corroborada pelo versículo seguinte. Após dizer 

“chamo-vos amigos”, Jesus declara: “não fostes vós que me escolhestes, eu é que vos escolhi” (Jo 15,16).  
42 A amizade universal com Deus em Cristo é também prefigurada por Ciro, de quem o livro de Isaías 

afirma que “o Senhor foi seu amigo/ amou-o (ּו  Do contexto, no qual se atribui o sucesso .(Is 48,14) ”(אֲהֵב ִּ֔

das campanhas de Ciro ao auxílio do Senhor, pode-se interpretar a expressão no sentido de amizade.  
43 A tradução de עֶבֶד com παῖς ao invés de δοῦλος pode comportar, segundo o contexto, conotação 

de filiação. A partir da LXX, Sb 2,13.16 interpreta os cânticos do servo (παῖς) de Isaías sob a 

perspectiva da filiação divina; conferir também Jo 5,51. Além disso, o paralelismo 

“servo”/“eleito” não é incomum no AT; veja-se Is 65,9; 43,10. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       13 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
gratuita e estabelece com o Senhor uma relação verdadeiramente pessoal. Torna-

se, assim, ַּהֵבּ ,רֵע      .e φίλος de Deus: companheiro, amado e amigo de Deus א 

 

3. A “convivência” de Deus com os homens 

 

Além de declarar que Deus “fala aos homens como amigos”, a 

Constituição Dei Verbum afirma também que Ele “convive com os homens”. 

Como vimos, tal asserção é fundamentada por meio da citação de Br 3,38. A 

expressão presente no texto conciliar – et cum eis conversatur – baseia-se na 

tradução latina do texto de Baruque: “post hæc in terris visus est, et cum 

hominibus conversatus est”. O seu significado, porém, pode ser enganoso. O 

verbo conversor, -ari induz os lusófonos a pensarem imediatamente em uma 

“conversação” em sentido verbal. A tradução mais exata desse vocábolo, 

porém, equivale à de συναναστρέφω, presente em Br 3,38LXX: “associar-se a 

alguém” (Eclo 41,5) ou “habitar com alguém”. Enquanto algumas versões da 

Dei Verbum traduziram conversor com “conviver” e “associar-se” (“and lives 

among them”; “y mora con ellos”; “und verkehrt mit ihnen”), outras 

interpretaram esse verbo no sentido de “discurso” ou “conversação” (“e si 

intrattiene con essi”; “il s’entretient avec eux”)44.   

No contexto do livro de Baruque, a expressão “conviveu com os 

homens”, refere-se claramente à Lei de Moisés. O versículo sucessivo o 

elucida: “ela é o livro dos preceitos de Deus, a Lei que existe para sempre” (Br 

3,39). Além disso, conversatus est/ συναναστρέφω estabelece um paralelismo 

com “foi visto (ὤφθη) sobre a terra”. Daqui se pode supor que o texto tenha a 

intenção de afirmar, principalmente, a presença da Lei, e não tanto o seu 

diálogo com os homens. Br 3,38 se insere no discurso sobre a sabedoria (Br 

3,9-4,4), cuja natureza é nitidamente exclusivista, como se depreende da 

seguinte conclusão: “Felizes somos nós, Israel, pois a nós foi dado conhecer 

aquilo que agrada a Deus” (Br 4,4). Reinterpretando Br 3,38 em chave 

cristológica, a Dei Verbum lhe confere um caráter universalista. Assim, o 

Concílio retoma uma leitura tradicional desse texto que havia justificado sua 

 
44 A tradução de conversor com “conversação”, presente nas versões italiana e francesa, parece basear-

se não sobre a filologia latina, mas sobre a teologia de Ecclesiam suam 41, conforme vimos acima.  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       14 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
inserção na Vigília Pascal45. A Lei divina se torna prefiguração da sabedoria 

eterna (ou Palavra) que habitaria entre os homens. Uma visão análoga à de Br 

3,38 se encontra nos Provérbios, em relação à sabedoria criadora: “brincava 

na superfície da terra, e tinha alegria em meio aos homens” (Pro 8,31). Lei, 

sabedoria e palavra de Deus adquirem um sentido amigável e lúdico. A palavra 

escrita é, assim, prelúdio daquela Palavra da Vida que “ouvimos, vimos com 

nossos olhos, contemplamos e nossas mãos apalparam” (1Jo 1,1).   

 

4. A amizade com Deus na teologia católica 

 

O conceito cristão de amizade finca raízes nas Escrituras. A centralidade 

da noção de caridade (ἀγάπη) fez com que Cristianismo conferisse ao tema da 

amizade contornos peculiares e, sob certos aspectos, distintos em relação a 

concepções não cristãs46. Em razão disso Paulino de Nola, por exemplo, preferia 

empregar termos como caritas, affectus, affectio, amor e dilectio ao exprimir o 

conceito de amizade; desse modo, distinguia claramente entre a amizade bíblica-

cristã e a amicitia gentílica47. Todavia, embora haja importantes diferenças, não 

se pode negar que o ideal de amizade presente na literatura greco-romana pagã 

teve um certo influxo sobre o pensamento cristão48.  

Durante o período homérico, o termo φίλος não exprimia o que hoje 

entendemos por “amigo”. Não se referia a algum tipo de relação interpessoal 

baseada na escolha, no conhecimento ou no mútuo afeto. O termo servia, ao 

invés, para designar uma ampla gama de relações entre pessoas pertencentes a 

uma mesma família ou comunidade49. Posteriormente, no período clássico da 

literatura grega, o termo adquiriu um campo de significado mais próximo 

 
45 O discurso de Baruque acerca da sabedoria era lido durante a liturgia da Vigília Pascal até a 

reforma da Semana Santa de Pio XII e foi reinserido pela reforma litúrgica do papa Paulo VI.  
46 Acerca das concepções de amizade na antiguidade e sua relação com o pensamento cristão: 

KONSTAN, D., Problems in the History of Christian Friendship; KONSTAN, D., Friendship in 

the Classical World; FITZGERALD, J. T., Greco-Roman Perspectives on Friendship. 
47 KONSTAN, D., Problems in the History of Christian Friendship, p. 97-101. Dentre as obras 

latinas sobre a amizade, destacam-se a carta a Lélio “De amicitia”, de Marco Túlio Cícero e as 

cartas morais 3, 6 e 9 de Sêneca a Lucílio. 
48 Um exemplo de tal influxo é o acolhimento, pelo pensamento cristão, da definição da amizade como 

idem velle, idem nolle; SALÚSTIO, Bell. Cat. 20,4; TOMÁS de Aquino, Contr. Gent. 3, 95, 5. 
49 KONSTAN, D., Friendship in the Classical World, p. 24-52. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       15 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
daquele presente nos Evangelhos. Porém, continha ainda nuances estranhas à 

concepção cristã de amizade. Para Aristóteles, o caráter distintivo e próprio da 

relação de amizade (φιλότης) consistiria na igualdade entre as partes50. 

Segundo tal compreensão, não poderia haver amizade, por exemplo, entre um 

escravo e um homem livre. É verdade que a amizade pressupõe a existência de 

certos elementos comuns entre os sujeitos, mas uma visão assim restritiva é 

incompatível com a concepção presente nos Evangelhos, que admite a amizade 

com pobres, pecadores e escravos; Mt 11,19; Lc 7,34; 16,9; Fm 16. Além do 

mais, o requisito da igualdade estrita excluiria a possibilidade de uma 

verdadeira amizade com Deus. Somente às vésperas da era cristã, durante o 

período helenístico, a concepção grega de amizade passou a incluir certos tipos 

de relações desiguais. Admitiu-se a possibilidade da existência de amizade, por 

exemplo, entre um súdito e seu governante, ou entre um discípulo e seu mestre. 

A manifestação de amizades desse gênero residiria sobretudo na prática da 

virtude da lealdade por parte do sujeito inferior da relação, concretizada na 

παρρησία, isto é, na franqueza demonstrada ao se corrigir as falhas de um 

superior. A virtude da amizade se oporia, nesse caso, ao vício da adulação51. 

Aqui, todavia, ainda se está distante do sentido cristão e moderno da amizade.  

Embora seja característica do pensamento bíblico e cristão, a concepção 

segundo a qual homem pode usufruir de um certo tipo de amizade com Deus52 

não foi totalmente desconhecida dos gentios53. O estoicismo, por exemplo, 

considerava que a aquisição da sabedoria inseriria o homem em uma relação com 

os deuses semelhante à amizade54. Nos textos antigos, entretanto, nem sempre é 

fácil distinguir se os vocábulos φίλος/φιλία são empregados na acepção estrita de 

amizade, ou se apenas exprimem um qualquer tipo de afeição, gosto ou 

benevolência55. Alguns autores judeus vislumbraram, em certa medida, a noção 

 
50 É clássica a definição φιλότης ἰσότης (“amizade é igualdade”); ARISTÓTELES, Eth. Nic. 8,1157; 1159; 1168. 
51 Sobre a amizade no período helenístico, veja-se: KONSTAN, D., Friendship, Frankness, and Flattery.  
52 A obra clássica sobre a amizade divina na literatura antiga é: PETERSON, E., Der 

Gottesfreund. Este artigo serviu de referência às obras de Konstan citadas acima. Recentemente, 

com uma abordagem mais teológica, M. S. Sherwin publicou: Friendship with God. O seu ponto 

de referência, porém, continuou sendo o artigo de Peterson. 
53 Exemplos de menção à amizade com deuses encontram-se em: HERÓDOTO, Hist. 1,65; 

DIODORO Sículo, Bib. Hist. 5,7,7; FILODEMO de Gádara, D. 1,17-18. 
54 Pseudo-PLUTARCO, Vit. Poes. Hom. 143; EPITETO, Diatr. 2,17,29. 
55 KONSTAN, D., Problems in the History of Christian Friendship, p. 92. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       16 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
de amizade com Deus, baseados sobre as passagens bíblicas a esse respeito56. 

Dentre eles convém destacar Filo57, que exerceu significativa influência sobre 

escritores cristãos da escola de Alexandria. Filo compreendia o amor a Deus 

como um tipo de φιλία58. Na sua Vida de Moisés59, aludiu ao seguinte texto 

atribuído a Diógenes60: “Todas as coisas pertencem aos deuses. Os deuses são 

amigos dos sábios (φίλοι δὲ τοῖς σοφοῖς οἱ ϑεοί). Os amigos possuem os bens em 

comum. Portanto, todas as coisas pertencem aos sábios”61. Filo aplicou esse 

mesmo silogismo a Moisés, amigo de Deus, a quem pertenceriam então todas as 

coisas62. Clemente de Alexandria exprimiu uma ideia muito semelhante, 

possivelmente sob influência da obra de Filo63; neste caso, porém, a amizade de 

Deus não é atribuída aos sábios e nem a Moisés, mas sim aos que foram redimidos 

por Cristo. Aqui se verifica um tipo de interpretação semelhante àquela feita pela 

Dei Verbum: a amizade divina, antes restrita e singularizada em Moisés, é 

universalizada por meio da Revelação divina em Cristo64. 

Diversos outros padres da Igreja trataram da amizade com Deus65. Em 

certos casos ela foi associada ao martírio: os mártires seriam, segundo tal 

compreensão, os verdadeiros amigos do Senhor66. Uma concepção 

especialmente sugestiva no que se refere à relação existente entre amizade de 

 
56 Veja-se Veja-se Sib. 2, 245, em referência a Moisés; e Jos. Asen. 23,10, em relação a Jacó. 
57 Sobre a amizade de Deus na obra de Filo de Alexandria: DUDZIKOVÁ, M., Friendship with 

God as an Ultimate Ideal in the Writings of Philo of Alexandria.  
58 FILO de Alexandria, Fug. 58. 
59 FILO de Alexandria, Mos. 1, 156. 
60 O historiador Diógenes Laércio atribui este texto a Diógenes de Sinope; DIÓGENES Laércio, 

Vit. Phil. 6,72. 
61 Konstan diverge de Peterson na tradução deste texto. Enquanto Peterson lê φίλοι no sentido 

próprio de “amigos”, Konstan aduz que, por τοῖς σοφοῖς encontrar-se no dativo, φίλοι 

desempenha a função de adjetivo e não substantivo. Indicaria, pois, que os sábios são “caros” aos 

deuses, mas não necessariamente amigos; PETERSON, E., Der Gottesfreund, p. 165; 

KONSTAN, D., Problems in the History of Christian Friendship, p. 93. 
62 FILO de Alexandria, Mos. 1, 156. 
63 CLEMENTE de Alexandria, Protr. 12, 122, 10.  
64 Clemente de Alexandrina foi um dos padres que mais exploraram o tema da amizade divina; 

PETERSON, E., Der Gottesfreund, p. 186-193. 
65 Em alusão a Ex 33,11: ORÍGENES, Hom. Lev., 5, 2; JERÔNIMO, Comm. Mich. 7. Em alusão 

a Sb 7,27: HIPÓLITO de Roma, Haer. 10,33,11.  
66 João CRISÓSTOMO, Mart. 2, 853; ID., Jud. gent. 8; CIPRIANO, Fort. 4, praef.; MÁXIMO 

de Turim, Sermo 13. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       17 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
Deus e Revelação encontra-se na obra de Anfilóquio de Icônio. Segundo este 

bispo do séc. 4, o que efetivamente constituiu a amizade de Abraão com Deus 

não seria tanto a fé do patriarca, mas principalmente a “revelação dos 

mistérios”67 que o Senhor lhe concedeu de modo eminente. Aqui se estabelece, 

portanto, uma ponte entre a noção de amizade divina no AT, o discurso de Jesus 

na Última Ceia, e a concepção presente na Dei Verbum acerca do caráter 

amigável da Revelação entendida como conversatio e allocutio: o que nos torna 

amigos de Deus é, sobretudo, o fato de conhecê-lo em profundidade.   

Enfim, um breve histórico do conceito de amizade divina na teologia 

católica requer ao menos uma menção a Tomás de Aquino, para quem a virtude 

teologal da caridade consiste em “uma certa amizade do homem com Deus”, cujo 

fim último é a própria bondade divina e funda-se sobre a nossa participação na 

felicidade eterna68. Note-se que, ao tratar de amizade com Deus, Santo Tomás 

utiliza-se de uma linguagem não absoluta: quaedam amicitia, “uma certa 

amizade”. Deste modo, entende-se melhor porque Dei Verbum e Ecclesiam suam 

parecem empregar a ideia da amizade com Deus sempre em sentido analógico. 

Lê-se, com efeito, “tamquam amicos”69; “quasi quoddam colloquium haberi 

potest (...) quasi sermocitatione”70 (grifos nossos): “como a amigos”; “como um 

certo diálogo”; “como uma conversação”. A Revelação estabelece-nos, sem 

dúvida, em uma relação de amizade com Deus; contudo, como tudo na teologia, 

também esta realidade deve ser considerada a partir da analogia entis.  

 

5. Desdobramentos no Magistério pós-conciliar 

 

A comparação da Revelação a um tipo de amizade, até então inédito em 

um documento magisterial, fez com que a Constituição Dei Verbum abrisse 

uma nova perspectiva a ser explorada pela teologia e pelo Magistério da Igreja 

Católica. Já no imediato pós-Concílio, Paulo VI citou a noção da Revelação 

como amizade presente em DV 2 para tratar da perda da amizade com Deus 

 
67 “Ποῖος φίλος οὕτως ἀποκαλύπτει μυστήρια φίλῷ, ὡς ὁ ϑέὸς ἀπεκάλυψε τῷ Ἁβραάμ”; 

FICKER, G., Amphilochiana 1, p. 63.  
68 “Respondeo dicendum quod caritas, sicut dictum est, est quaedam amicitia hominis ad Deum. 

(...) Nam caritatis finis est unus, scilicet divina bonitas. Est etiam et una communicatio beatitudinis 

aeternae, super quam haec amicitia fundatur”; TOMÁS de Aquino, ST II,II, q. 23, 5, co. 
69 DV 2.  
70 ES 41. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       18 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
causada pelos pecados71. João Paulo II citou tal concepção da Dei Verbum para 

declarar que a vida da graça consiste em uma vocação à amizade com Deus72. 

Citando a mesma passagem conciliar, o Compêndio de Doutrina Social da 

Igreja se propôs a empregar, como parte de sua metodologia, o mesmo “estilo 

de diálogo com o qual o próprio Deus, no Seu Filho Unigênito feito homem, 

“fala aos homens como a amigos (cf. Ex 33, 11; Jo 15, 14-15) e conversa com 

eles (cf. Bar 3, 38)”73. A exortação apostólica pós-sinodal Verbum Domini, de 

Bento XVI, remeteu expressamente ao caráter amigável da Revelação divina, 

interpretando-a em chave dialógica. Realizou, assim, uma síntese entre DV 2 e 

Ecclesiam suam 41: 

 
A novidade da Revelação bíblica consiste no fato de Deus Se dar a conhecer no 

diálogo (in dialogo), que deseja ter conosco. A Constituição dogmática Dei 

Verbum tinha exposto esta realidade, reconhecendo que «Deus invisível na 

riqueza do seu amor fala aos homens como a amigos e convive com eles, para 

os convidar e admitir à comunhão com Ele». (...) O Verbo, que desde o princípio 

está junto de Deus e é Deus, revela-nos o próprio Deus no diálogo de amor (in 

amoris dialogo) entre as Pessoas divinas e convida-nos a participar nele74. 

 

No mesmo documento, exortando os fiéis a utilizarem a Bíblia em suas 

orações, Bento XVI afirmou que, ao rezarmos com os Salmos, “a palavra que 

o homem dirige a Deus torna-se também Palavra de Deus, como confirmação 

do caráter dialógico de toda a Revelação cristã, e a existência inteira do homem 

torna-se um diálogo com Deus que fala e escuta”75. Analogamente ao que 

ocorre em Ecclesiam suam, 41, o caráter amigável da Revelação insere-se, 

também aqui, em uma perspectiva na qual o diálogo ocupa lugar central76.  

É possível também encontrar ecos de DV 2 em diversos 

pronunciamentos pontifícios que não citam explicitamente a Constituição 

 
71 ID 2, 6.  
72 JOÃO PAULO II, PP., Dominum et vivificantem, 34. 
73 COMPÊNDIO DE DOUTRINA SOCIAL DA IGREJA, 13. 
74 VD 6. Enquanto em Ecclesiam suam Paulo VI expressava a realidade do diálogo com o 

substantivo colloquium, Bento XVI preferiu empregar o vocábulo dialogus, mais próximo ao uso 

moderno vernacular. 
75 VD 24. 
76 Em sua seção pastoral, Verbum Domini contém vários parágrafos dedicados ao diálogo inter-

religioso e ao diálogo da Igreja com o mundo e as culturas; VD 109-120.  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       19 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
conciliar. A amizade com Deus e, particularmente, com Cristo constituiu uma 

espécie de ideia programática de todo o pontificado de Bento XVI, desde a sua 

primeira homilia:  

 
Não há nada de mais belo do que conhecê-Lo e comunicar com os outros a Sua 

amizade. (...) Só nesta amizade [com Cristo] se abrem de par em par as portas 

da vida. Só nesta amizade se abrem realmente as grandes potencialidades da 

condição humana77. 

 

O diálogo e a amizade com Deus foram temas transversais também no 

Magistério e nas ações do Papa Francisco. Na exortação apostólica Evangelii 

Gaudium, magna carta de seu pontificado, Francisco convocou a Igreja a um 

tipo de evangelização de “pessoa-a-pessoa”, cujo fundamento e objeto são o 

anúncio do “amor pessoal de Deus que Se fez homem, entregou-Se a Si mesmo 

por nós e, vivo, oferece a sua salvação e a sua amizade”78. Como Deus se 

relaciona pessoalmente e amigavelmente conosco, assim também a 

evangelização deve ser pessoal e repleta de amizade para com o próximo79. Em 

Amoris Laetitia uma inteira seção foi dedicada ao diálogo em família. Nela, 

Francisco comparou a amizade entre os esposos à amizade dos seres humanos 

com Deus:  

 
Depois do amor que nos une a Deus, o amor conjugal é a «amizade maior». É 

uma união que tem todas as características duma boa amizade: busca do bem do 

outro, reciprocidade, intimidade, ternura, estabilidade e uma semelhança entre 

os amigos que se vai construindo com a vida partilhada80.  

 

Em Gaudete et exsultate, o pontífice afirmou que a amizade com Deus é 

um dom absolutamente gratuito. Por isso, o cultivo de uma relação de sincera 

amizade com o Senhor é necessário, segundo Francisco, para nos preservar das 

“novas formas de pelagianismo”:  

 

 
77 BENTO XVI, PP., Homilia de 24 de abril de 2005. 
78 EG 128. 
79 Evangelii Gaudium contém todo um item dedicado ao diálogo (EG 238-258); amizade e 

diálogo são incindíveis. 
80 AL 123. A expressão “amizade maior” é citação de Santo Tomás de Aquino: Contr. Gent. 3,123. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       20 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
A amizade [de Deus] supera-nos infinitamente, não pode ser comprada por nós 

com as nossas obras e só pode ser um dom da sua iniciativa de amor. Isto 

convida-nos a viver com jubilosa gratidão por este dom que nunca mereceremos 

(...). Não poderemos celebrar com gratidão o dom gratuito da amizade com o 

Senhor, se não reconhecermos que a própria existência terrena e as nossas 

capacidades naturais são um dom81.  

 

Como se vê, para Francisco a graça divina – descrita como um tipo de 

amizade – recebe caracterização análoga à da noção de Revelação em DV 2. 

Trata-se de uma amizade gratuita e jubilosa, causada pelo amor que Deus tem 

por nós. Francisco dedicou também os nn. 150-157 da exortação apostólica pós-

sinodal Christus vivit ao tema da amizade com Cristo. Toda a encíclica Dilexit 

nos acerca do Coração de Jesus é, igualmente, fundada sobre o tema da amizade 

com o Senhor82. Em Querida Amazônia, o pontífice afirmou que a evangelização 

é uma realidade que transborda da amizade com Deus83 e que ela deve ter como 

objeto próprio “propor [aos pobres da Amazônia] a amizade com o Senhor” 84.  

 

Conclusão 

 

A Constituição dogmática Dei Verbum possui como novidade ressaltar 

um aspecto amigável da Revelação divina. A autocomunicação do Senhor e a 

manifestação dos seus desígnios ocorrem, segundo a Constituição conciliar, em 

uma economia que pode ser comparada a um colóquio (allocutio) e a uma 

convivência (conversatio) amigável de Deus com os homens. Esta 

compreensão decorre do caráter histórico e pessoal da Revelação divina. Foi 

inserida no esquema De divina Revelatione somente no ano de 1964, durante a 

terceira sessão do Concílio. As suas fontes principais foram duas: (1) as 

sugestões dos padres conciliares, especialmente aquelas feitas por Joseph 

Satowaki; (2) a abordagem que feita ao tema da Revelação na encíclica 

Ecclesiam suam, n. 41. Este texto de Paulo VI foi determinante para que Br 

3,38 fosse citado em Dei Verbum. Além disso, Ecclesiam Suam 41 contribuiu 

– ao lado de outros fatores – para que o conceito de allocutio e de conversatio, 

 
81 GE 54-55. 
82 DN 1; 34; 45; 53; 106-108; 141; 145. 
83 QA 62. 
84 QA 63. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       21 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
bem como toda a noção de Revelação presente em Dei Verbum 2, fossem 

interpretados em chave dialógica. A amizade passou, assim, a ser 

compreendida como diálogo ou conversação de Deus com os homens. Tal 

compreensão de Revelação serviu como fundamento de uma verdadeira 

teologia do diálogo que iluminou toda a interpretação do Concílio Vaticano II 

e ainda repercute, com nuances diversas, no Magistério pós-conciliar.  

Do ponto de vista exegético, a Revelação concebida como amizade 

divina serviu para conferir caráter universalista a um tipo de relação que 

poderia ser interpretada, à luz das Escrituras, quase como um privilégio. No AT 

são amigos de Deus somente Abraão e Moisés (e, segundo tradições judaicas, 

também Jacó), enquanto no NT Jesus chama explicitamente de “amigos” 

(φίλοι) aos discípulos presentes na última Ceia. Universalizando a concepção 

segundo a qual o que constitui a amizade com Cristo é o conhecimento de Deus 

(Jo 15,14-15), a Dei Verbum estende a condição de amigos a todos os que 

acolhem a Revelação em Cristo. Assim confere abrangência universal a uma 

condição em si mesma exclusivista.  

A Constituição Dei Verbum, deste modo, abre uma perspectiva 

importante para a espiritualidade, para a pastoral e para o diálogo com a 

sociedade. Em um mundo secularizado no qual as relações tendem a se tornar 

cada vez mais impessoais, o enraizamento em uma relação profunda e confiante 

de amizade com Cristo é essencial para que os cristãos progridam na vida 

espiritual e perseverem na caridade sem se deixarem levar pela indiferença, 

pelo laxismo, pelo rigorismo, pelo formalismo ou, como diria papa Francisco, 

por uma atitude neopelagiana. Mais do que nunca, os cristãos necessitam 

empenhar-se em um contato real e vital, de pessoa-a-pessoa, com Jesus Cristo 

por meio dos Sacramentos, da oração e da convivência fraterna na comunidade 

eclesial. Em um mundo que tende ao individualismo, no qual as relações de 

amizade tendem a se esfriar ou a tornarem-se utilitárias, a consideração da 

amizade de Deus pode desempenhar um papel importante para indicar vias de 

uma vivência efetiva da caridade. Além disso, no contexto de uma pastoral 

participativa, tal como proposta por Francisco, mais do que nunca se deve 

reforçar, entre leigos e pastores, o sentido de uma sincera amizade fraterna 

radicada na comum amizade com Cristo e com os santos. No que diz respeito à 

pastoral dos esposos, o aprofundamento do sentido de amizade fundada na 

afeição mútua e no comum conhecimento de Cristo é fundamental para o 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       22 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
fortalecimento do vínculo de caridade matrimonial e do compromisso de 

fidelidade, sobretudo em uma sociedade na qual não há elementos de coação 

em vista de sua conservação. Além do mais, o fortalecimento do sentido de 

amizade pessoal com Deus é condição sina qua non para que os cristãos 

alimentem uma sincera atitude de diálogo não somente entre si, mas também 

com as culturas, com o mundo e com as outras religiões. A busca de elementos 

em comum que caracteriza a atitude de diálogo pode ser descrita, em outras 

palavras, como a busca por canais a partir dos quais se pode estabelecer um 

liame de amizade, mesmo que não seja tão profundo quanto o que há com o 

Senhor e com os irmãos. Essas são razões que justificam uma revisita e um 

aprofundamento teológico sobre DV 2, especificamente no que concerne ao 

tema da relação de amizade que o Senhor estabelece com o seu povo por meio 

da Revelação em Cristo.   

 

Referências bibliográficas  

 

ALBERIGO, Giuseppe (Org.). Storia del concilio Vaticano II. Il 

cattolicesimo verso una nuova stagione. L’annuncio e la preparazione. Gennaio 

1959-settembre 1962. Bologna: Società editrice il Mulino, 1995. v.1. 

ALBERIGO, Giuseppe (Org.). Storia del concilio Vaticano II. La formazione 

della coscienza conciliare. Il primo periodo e la prima intersessione. Ottobre 

1962-settembre 1963. Bologna: Società editrice il Mulino, 1996. v.2. 

ARISTÓTELES. Ethica Nicomachea. Oxford: Clarendon Press, 1894. 

BENOIT, Pierre. Révélation et inspiration: selon la Bible, chez Saint Thomas 

et dans les discussions modernes. Revue Biblique, v. 70, n. 3, p. 321-370, 1963. 

Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/44091863>. Acesso em: 06 mai. 

2025. 

BENTO XV, Papa. Carta encíclica Spiritus Paraclitus (15 de setembro de 

1920). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1920. 

p. 385-422. v.12.  

BENTO XVI, Papa. Exortação Apostólica Pós-Sinodal Verbum Domini (30 

de setembro de 2010). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice 

Vaticana, 2010. p. 681-787. v.102. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       23 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
BURCHARD, Cristoph et al. Joseph und Aseneth. Kritisch Herausgegeben 

von Cristoph Burchard mit Unterstützung von Carsten Burfeind & Uta Barbara 

Fink. Leiden: Brill, 2003. (Pseudepigrapha Veteris Testamenti Graece, 5).  

CAPIZZI, Nunzio. Dei Verbum. Storia / Commento / Recezione. Roma: 

Edizioni Studium, 2015. (Universale Studium, 60). 

CIPRIANO de Cartago. Ad Quirinum. Ad Fortunatum. De lapsis. De ecclesiae 

unitate. Turnhout: Brepols, 1972. (Corpus Christianorum Series Latina, 3).  

CLEMENTE de Alexandria. Le protreptique. Paris: Éditions du Cerf, 1949. 

(Sources chrétiennes, 2). 

COHN, Leopold et al. Philonis Alexandrini opera quae supersunt. Ediderunt 

Leopoldvs Cohn et Pavlvs Wendland. 8 vol. Berlin: Wentworth Press, 1896-

1898, 1902, 1906, 1926, 1930.  

CONCÍLIO VATICANO I. Constituição Dogmática de fide catholica Dei 

Filius (24 de abril de 1870). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria 

Editrice Vaticana, 1869-1970. p. 481-493. v.5. 

CONCÍLIO VATICANO II. Acta Synodalia sacrosancti Concilii oecumenici 

Vaticani secundi. Volumen III. Periodus tertia. Pars III. Congregationes 

generales XC-XCV. Cidade do Vaticano: Typis Poliglottis Vaticanis, 1974.  

CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Dogmática Dei Verbum sobre a 

Revelação divina (18 de novembro de 1965). In: Acta Apostolicae Sedis. 

Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1965. p. 817-830. v.57. 

CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Dogmática Lumen gentium sobre 

a Igreja (21 de novembro de 1964). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: 

Libreria Editrice Vaticana, 1965. p. 5-71. v.57. 

DIODORO Sículo. Bibliotheca Historica. 2vol. Leipzig: B.G. Teubneri, 1888, 1889.  

DIÓGENES Laércio. Lives of Eminent Philosophers. Cambridge: Harvard 

University Press, 1972. 

DOZEMAN, Thomas B. Commentary on Exodus. Grand Rapids, MI / 

Cambridge, UK: William B. Eerdmans Publishing Company, 2009. (The 

Eerdmans Critical Commentary). 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       24 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
DUDZIKOVÁ, Markéta. Friendship with God as an Ultimate Ideal in the 

Writings of Philo of Alexandria. AUC Theologica, v. 10, n. 2, p. 9-25, 2020. 

DOI: <https://doi.org/10.14712/23363398.2020.55>. Acesso em: 06 mai. 2025. 

EPIS, Massimo. Introduzione alla costituzione dogmatica Dei Verbum. In: 

NOCETI, Serena; REPOLE, Roberto (Orgs.). Commentario ai documenti del 

Vaticano II. Testi di Massimo Epis, Vincenzo di Pilato, Luca Mazzinghi. 

Bologna: EDB, 2017. p. 13-89. (v.5: Dei Verbum). 

EPITETO, The Discourses. London: George Bell and Sons, 1890. 

FICKER, Gerhard. Amphilochiana 1. Leipzig: [s.n.], 1906. 

FILODEMO de Gádara. Über die Götter. Erstes Buch. Berlin: Verlag der 

königl. Akademie der Wissenschaften, 1916.  

FITZGERALD, John T.  Greco-Roman Perspectives on Friendship. Atlanta: 

SBL, 1997. 

FRANCISCO, Papa. Carta Apostólica Evangelii Gaudium (24 de novembro 

de 2013). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 

2013. p. 1019-1137. v.105. 

FRANCISCO, Papa. Exortação apostólica pós-sinodal Amoris Laetitia (19 

de março de 2016). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice 

Vaticana, 2016. p. 311-446. v.108. 

FRANCISCO, Papa. Exortação apostólica Gaudete et exsultate (19 de março 

de 2018). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 

2018, p. 1111-1161. v.110. 

FRANCISCO, Papa. Exortação apostólica pós-sinodal Christus Vivit (25 de 

março de 2019). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice 

Vaticana, 2019. p. 391-476. v.111. 

FRANCISCO, Papa. Exortação apostólica pós-sinodal Querida Amazonia 

(02 de fevereiro de 2020). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria 

Editrice Vaticana, 2020. p. 231-273. v.112. 

FRANCISCO, Papa. Carta encíclica Dilexit nos (24 de outubro de 2024). 

Brasília: Edições CNBB, 2024. 

https://doi.org/10.14712/23363398.2020.55


          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       25 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
GEFFCKEN, Johannes. Die Oracula Sybillina. Berarbeitet im Auftrage der 

Kirchenväter-Commission der königl. Preussischen Akademie der 

Wissenschaften. Leipzig: J.C. Hinrichs, 1902.  

GIL HELLÍN, Francisco (Org.). Concilii Vaticani II Synopsis. In ordinem 

redigens schemata cum relationibus necnon patrum orationes atque 

animadversiones. Constitutio Dogmatica de Divina Revelatione Dei Verbum. 

Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1993.  

HERÓDOTO. The Persian Wars: stories. With an English translation. 

Cambridge: Harvard University Press, 1920-1925. 

HIPÓLITO de Roma. Refutatio omnium haeresium. Berlin: De Gruyter, 

1986. (Patristische Texte und Studien, 25).  

JERÔNIMO. Commentarii in profetas Osee, Iolem, Amos, Abdiam, Ionam, 

Michaeam. Turnhout: Brepols, 1969. (Corpus Christianorum Series Latina, 76).  

JOÃO CRISÓSTOMO. Contra Judaeos et Gentiles. Paris: Migne, 1862. col. 

811-828. (Patrologiae Graece, 48). 

JOÃO CRISÓSTOMO. Homilia in Martyres. Paris: Migne, 1862. col. 629-

712. (Patrologiae Graece, 50). 

JOÃO XXIII, Papa. Discurso Gaudet Mater Ecclesia na solene abertura do 

Concílio Vaticano II (11 de outubro de 1962). In: Acta Apostolicae Sedis. 

Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1962. p. 786-796. v.14. 

JOÃO PAULO II, Papa. Carta encíclica Dominum et vivificantem (18 de 

maio de 1986). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice 

Vaticana, 1986. p. 809-900. v. 78. 

KONSTAN, David. Friendship, Frankness, and Flattery. In: FITZGERALD, John 

T. (Org.). Friendship, Flattery, and Frankness of Speech. Studies on Friendship 

in the New Testament World. Leiden: Brill, 1996. p. 12-19. (NovTSup, 82). 

KONSTAN, David. Problems in the History of Christian Friendship. Journal 

of Early Christian Studies, v. 4, n. 1, p. 87-113, 1996. DOI: 

<https://doi.org/10.1353/earl.1996.0009>. Acesso em: 06 mai. 2025. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       26 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
KONSTAN, David. Friendship in the Classical World. Cambridge, UK: 

Cambridge University Press, 1997. (Key Themes in Ancient History). 

LAM, Joseph C. Q. Joseph Ratzinger’s Contribution do the Preparatory Debate of 

the Dogmatic Constitution “Dei Verbum”. Gregorianum, v. 94, n. 1, p. 35-54, 2013. 

Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/23581856>. Acesso em: 25 abr. 2025. 

LATOURELLE, René. Teología de la Revelación. Salamanca: Sígueme, 

2016. (Verdad e Imagen, 49). 

LEÃO XIII, Papa. Carta encíclica Providentissimus Deus (18 de novembro 

de 1893). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 

1893-1894. p. 269-292. v.26. 

LENEHAN, Kevin. Unfolding in friendship: Revelation and the analogy of 

friendship in Dei verbum. Pacifica: Australasian Theological Studies, v. 29, 

n. 2, p. 175-191, 2017. DOI: <https://doi.org/10.1177/1030570X17714053>. 

Acesso em: 06 mai. 2025. 

MÁXIMO de Turim. Sermonum collectio antiqua, nonnulis sermonibus 

extravagantibus adiectis. Turnhout: Brepols, 1962. (Corpsu Christianorum 

Series Latina, 23).  

ORÍGENES de Alexandria. Die Homilien zu Genesis, Exodus und Leviticus. 

Leipzig: Teubner, 1920. (Die griechischen christlichen Schriftssteller, 29).  

PAULO VI, Papa. Carta encíclica Ecclesiam suam (06 de agosto de 1964). In: Acta 

Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1964. p. 609-659. v.56. 

PAULO VI, Papa. Constituição apostólica Indulgentiarum doctrina (01 de 

janeiro de 1967). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice 

Vaticana, 1967. p. 5-24. v.59. 

PETERSON, Erik. Der Gottesfreund: Beiträge zur Geschichte eines religiösen 

Terminus. Zeitschrift für Kirchengeschichte, v. 42, n. 1, p. 161–202, 1923. 

PIO XII, Papa. Carta encíclica Divino Afflante Spiritu (30 de setembro de 

1943). In: Acta Apostolicae Sedis. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1943. 

p. 297-325. v.35. 

https://www.jstor.org/stable/23581856


          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       27 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
PONTIFÍCIO CONSELHO “JUSTIÇA E PAZ”. Compêndio de Doutrina Social da 

Igreja. Disponível em: 

<https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc

_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html>. Acesso em: 25 abr. 2025. 

PSEUDO PLUTARCO. De Homero. Leipzig: Teubner, 1990. 

RUGGIERI, Giuseppe. Il primo conflitto dottrinale. In: ALBERIGO, Giuseppe 

(Org.). Storia del concilio Vaticano II. La formazione della coscienza 

conciliare. Il primo periodo e la prima intersessione. Ottobre 1962-settembre 

1963. Bologna: Società editrice il Mulino, 1996. p. 259-293. v.2. 

SALÚSTIO Crispo. Catilina, Iugurtha, Orationes et epistulae excerptae de 

historiis. Leipzig: Teubner, 1919.  

SHERWIN, Michael S. Friendship with God: The Christian Call to Divine 

Intimacy. Nova et Vetera, English Edition, v. 19, n. 4, p. 1323-1343, 2021. 

DOI: <https://doi.org/10.1353/nov.2021.0057>. Acesso em: 06 mai. 2025.  

THEOBALD, Christoph. A Revelação. São Paulo: Edições Loyola, 2007. 

TOMÁS de Aquino. Quaestiones disputatae de veritate. Textum adaequatum 

Leonino 1970 edito ex plagulis de prelo emendatum ac translatum a Roberto Busa SJ 

in taenias magneticas denuo recognovit Enrique Alarcón atque instruxit. Disponível 

em: <https://www.corpusthomisticum.org/qdv01.html>. Acesso em: 25 abr. 2025. 

TOMÁS de Aquino. Summa contra Gentiles. Textum Leoninum emendatum ex 

plagulis de prelo Taurini 1961 editum et automato translatum a Roberto Busa SJ in 

taenias magneticas denuo recognovit Enrique Alarcón atque instruxit. Disponível 

em: <https://www.corpusthomisticum.org/scg1001.html>. Acesso em: 25 abr. 2025. 

TOMÁS de Aquino. Summa Theologiae: Prima pars. Textum Leoninum 

Romae 1888 editum et automato translatum a Roberto Busa SJ in taenias 

magneticas denuo recognovit Enrique Alarcón atque instruxit. Disponível em: 

<https://www.corpusthomisticum.org/sth1001.html>. Acesso em: 25 abr. 2025. 

TOMÁS de Aquino. Summa Theologiae: Secunda pars Secundae partis. Textum 

Leoninum Romae 1895 editum et automato translatum a Roberto Busa SJ in taenias 

magneticas denuo recognovit Enrique Alarcón atque instruxit. Disponível em: 

<https://www.corpusthomisticum.org/sth3000.html>. Acesso em: 25 abr. 2025. 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html


          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-28, jul./dez. 2025       28 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a02 
 

 
VON WAHLDE, Urban C. The Gospel and Letters of John: Commentary on 

the Gospel of John. Grand Rapids, MI; Cambridge, UK: William B. Eerdmans 

Publishing Company, 2010. (The Eerdmans Critical Commentary, 2). 

WICKS, Jared. Dei Verbum Developing: Vatican II’s Revelation Doctrine 

1963–1964. In: KENDALL, Daniel; DAVIS, Stephen T. (Orgs.). The 

Convergence of Theology. A Festschrift Honoring Gerald O’Collins, S.J. New 

York: Paulist, 2001. p. 109-125. 

WICKS, Jared. Six texts by Prof. Joseph Ratzinger as peritus before and during 

Vatican Council II. Gregorianum, v. 89, n. 2, p. 233-311, 2008. Disponível 

em: <https://www.jstor.org/stable/23582851>. Acesso em: 06 mai. 2025. 

 

 

 

João Bechara Ventura  
Doutor em Teologia Bíblica pela Pontifícia Universidade Gregoriana 

Docente no Departamento de Teologia da Pontifícia Universidade Católica de 

São Paulo  

São Paulo / SP – Brasil  

E-mail: becharaventura@gmail.com 
 

 

Recebido em: 09/05/2025 

Aprovado em: 18/12/2025 


