
          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       1 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 

O conceito de ignorância no livro da Sabedoria:  

contexto, possíveis fontes e influências 
 

The concept of ignorance in the book of Wisdom:  

its context, possible sources and influences 
 

 

João Bechara Ventura 
 

 

 

Resumo 

 

O livro da Sabedoria emprega o conceito de ignorância (ἄγνοια/ ἀγνωσία) na 

digressão sobre a idolatria (Sb 13–15). Embora possa passar inadvertida, tal 

concepção é fundamental para a explicação da origem da idolatria, bem como 

para a caracterização dos idólatras e dos ímpios segundo o autor. Ao contrário 

do que poderia parecer, a ἄγνοια/ ἀγνωσία não é uma simples falta de 

conhecimento, mas um estado de maldade moral, contra o qual o livro da 

Sabedoria procura advertir o leitor. Tendo como centro o elogio e a súplica da 

sabedoria divina (Sb 7–9), a obra visa preservar os judeus de Alexandria 

daqueles que o autor considera como frutos da ignorância: a religiosidade 

racionalista, a falta de confiança em Deus, o sincretismo e a idolatria. A ideia 

de ἄγνοια/ ἀγνωσία é elaborada a partir de uma síntese entre a concepção de 

ignorância presente, respectivamente, na Septuaginta e na filosofia helenística. 

A ἄγνοια/ ἀγνωσία é análoga a certos conceitos fundamentais do livro, como 

κακία (“maldade”) e κενοδοξία (“opinião vã” ou “erro”). Tal noção é útil, 

ainda, para a investigação do ambiente cultural do livro da Sabedoria, de suas 

possíveis fontes e do eventual influxo dessa obra sobre o Novo Testamento.  

 

Palavras-chave: Livro da Sabedoria. Ignorância. Idolatria. Origem da maldade.   

 

 

 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       2 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
Abstract 

 

The Book of Wisdom uses the concept of ignorance (ἄγνοια/ ἀγνωσία), in its 

digression on idolatry (Wis 13–15). Although it may go unnoticed, the use of this 

concept is fundamental to explaining the origins of idolatry, as well as to 

characterizing idolaters and the wicked according to the author. Contrary to what 

might appear from a superficial reading, ἄγνοια/ ἀγνωσία is not a simple lack of 

knowledge, but it consists of a state of moral evil, against which the Book of 

Wisdom seeks to warn the reader. The Book of Wisdom is focused on the praise 

and the supplication for divine wisdom (Wis 7–9) and it aims to protect the Jews 

of Alexandria from what the author considers to be the fruits of ignorance: 

rationalist religiosity, lack of trust in God, syncretism and idolatry. The idea of 

ἄγνοια/ ἀγνωσία is developed from a synthesis between the concepts of 

ignorance present in the Septuagint and in Hellenistic philosophy. The 

conception of ἄγνοια/ ἀγνωσία is analogous to certain fundamental concepts of 

the book, such as κακία (“wickedness”) and κενοδοξία (“vaine opinion”, “error”). 

The notion of ignorance, as used by the author, is useful for investigating the 

cultural and religious environment of the Book of Wisdom, its sources, as well 

as the possible influence of this work on the New Testament. 

 

Keywords: Book of Wisdom. Ignorance. Idolatry. Origin of wickedness.  

 

 

Introdução 

 

O livro da Sabedoria foi escrito por volta da segunda metade do séc. I 

a.C. em Alexandria1, centro cultural do Egito onde uma numerosa comunidade 

judaica vivia em meio a adeptos de variadas formas de culto2. O contexto 

 
1 MAZZINGHI, L., Libro della Sapienza, p. 24-30. 
2 Acerca do ambiente religioso do Egito durante o período greco-romano: TCHERIKOVER, V., 

Hellenistic Civilization and the Jews; KASHER, A., The Jews in Hellenistic and Roman Egypt; 

BARCLAY, J., Jews in the Mediterranean Diaspora; TRIPOLITIS, A., Religions of the 

Hellenistic-Roman Age, p. 1-59; BIANCHI, U., La religione greca, p. 239-295; BERTHELOT, 

K. , Regards juifs alexandrins sur les religions. Sinteticamente, pode-se afirmar que Alexandria 

compreendia um contexto religioso sincrético. Havia ali uma relativa tolerância religiosa que 

foi, sob certo aspecto, favorável aos judeus, pois lhes era consentido cultivar as próprias 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       3 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
religioso alexandrino oferecia, sobretudo para os judeus mais jovens, ocasião 

de sincretismo e a tentação de abandonarem (ou, ao menos, descuidarem) a 

própria religião. Além disso, à luz da obra de Filo e de outros escritos do 

período, é possível supor a existência de uma polêmica religiosa interna-

judaica, causada pela adesão de judeus alexandrinos a um tipo de interpretação 

racionalista das Escrituras3. Nesse contexto, o livro da Sabedoria se dirige aos 

judeus do Egito, convidando-os à busca pela sabedoria e à prática da justiça.  

Na primeira parte do livro (Sb 1–6), o autor estabelece uma dicotomia 

entre justos (δίκαιοι) e ímpios (ἀσεβεῖς). Anuncia os destinos opostos que uns 

e outros possuirão nesta vida e, principalmente, após a morte (Sb 3–4). Os 

ímpios, segundo o autor, apostataram de Deus, desprezando a sabedoria (σοφία) 

e a instrução (παιδεία), pois raciocinam de maneira falsa e enganosa (1,3; 

2,1.21; 3,10-11). Enredados em considerações vãs, são desprovidos da virtude 

justiça, à qual o livro exorta o leitor (1,1-5). Os ἀσεβεῖς serão castigados e 

perecerão na “visita” punitiva (3,10; 19,15). Os justos, ao contrário, viverão 

para sempre (5,15). Depois da morte, suas almas estarão nas mãos de Deus 

(3,1). Sua vida terrena, transcorrida em meio a provações, é como um sacrifício 

agradável ao Senhor (3,6). Receberão uma “visita” divina benigna que os 

glorificará por toda a eternidade (3,7.9). No julgamento final, serão contados 

entre os filhos de Deus e os santos, e receberão um prêmio do Senhor (5,5.16).  

 
tradições. Por outro lado, o ambiente religioso permissivo representava um risco para aqueles 

hebreus cujas raízes religiosas e culturais se encontravam enfraquecidas. A prática religiosa no 

Egito helenizado sofria um processo de transformação, com o surgimento de novas divindades, 

como Asclépio e Serápis. A adivinhação tinha espaço na piedade popular e era exercida pela 

astrologia, os oráculos e a interpretação de sonhos. Eram comuns ainda as associações mistéricas 

dedicadas a Ísis e a Dionísio. Além disso, era praticado, com caráter oficial, o culto ao soberano.  
3 MAZZINGHI, L., Libro della Sapienza, p. 139-140. A exegese alegórica de Filo seria uma 

resposta a certos intérpretes que, empregando métodos de inspiração aristotélica, faziam uma 

interpretação “literalista” das Escrituras e relegavam à condição de “mito” os fatos 

extraordinários nelas descritos. A tais exegetas Filo qualificou duramente como “ateus” (ἄθεοι) 

e, analogamente ao livro da Sabedoria, “ímpios” (ἀσεβεῖς). A terceira parte do livro (Sb 10-19) 

se insere nesse debate: a história de Israel é reinterpretada em chave sapiencial e tipológica. 

Assim, o sábio critica a exegese racionalista helenizada sem, porém, adotar o alegorismo que se 

verificaria mais tarde na obra de Filo; MAZZINGHI, L., Gli “empi” di Sap 2 e la polemica 

intragiudaica ad Alessandria, p. 101-104. Sobre o debate exegético de Alexandria: SIEGERT, F., 

Early Jewish Interpretation in a Hellenistic Style; NIEHOFF, M., Jewish Exegesis and Homeric 

Scholarship in Alexandria.  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       4 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
Essas considerações expressam, pois, a diferença de sorte que haverá 

entre os judeus ímpios e os judeus fiéis. Deve-se notar, contudo, que, na 

perspectiva do livro da Sabedoria, a impiedade encontra sua máxima expressão 

no culto idolátrico dos gentios, em suas variadas manifestações4. Os idólatras 

são o oposto da santidade (ὁσιότης) e os maiores merecedores de reprovação e 

castigo. Segundo Sb 14,8-14, a idolatria é a principal responsável pelo 

afastamento do ser humano em relação a Deus. A adoração de ídolos é a causa 

de todos os males do mundo (Sb 14,22-31); não prejudica somente as 

consciências: é nociva a toda a criação! Em linhas gerais, o livro da Sabedoria 

adota uma posição de abertura em relação à cultura grega5. Ao tratar da religião 

dos gentios, no entanto, o autor se mostra intransigente. Na digressão sobre a 

idolatria (Sb 13–15)6 encontra-se a mais longa e complexa polêmica contra os 

ídolos de todo o AT7. 

Pois bem, no contexto da polêmica do livro da Sabedoria contra a idolatria, 

o conceito de ignorância possui primordial relevância. A ignorância se opõe 

frontalmente à sabedoria, à qual o autor exorta os leitores8. A noção de ἄγνοια/ 

θεοῦ ἀγνωσία é fundamental na caracterização dos “ímpios”. Além disso, é 

imprescindível para a compreensão da origem da idolatria segundo o livro. A 

ideia de ignorância de Deus é útil, inclusive, para a investigação das possíveis 

influências literárias do autor, ou ao menos para o estudo do ambiente cultural no 

qual o livro da Sabedoria veio à luz. Com efeito, diversas outras obras do período 

helenístico e romano empregam o conceito de ἄγνοια/θεοῦ ἀγνωσία em conexão 

com a idolatria e a impureza moral. Enfim, como a ignorância é mencionada em 

algumas cartas paulinas e em 1Pedro, essa noção pode contribuir para o debate 

 
4 Dentre as várias formas de idolatria, a mais reprovável, para o autor, é a zoolatria (Sb 15,14-19).  
5 “[Le livre de la Sagesse] n’a donc pas un seul adversaire, de même qu’il n’est pas le disciple 

d’une seule école grecque. Son école, c’est la Bible, mais incultureé sagement, acceptant ceci 

pour en faire son bien, rejatant cela parce qu’incompatible avec sa foi juive”; GILBERT, M., La 

Sagesse de Salomon et l’hellénisme, p. 44. 
6 Sb 13-15 reflete a visão negativa das religiões por parte de judeus piedosos que queriam 

confirmar os irmãos trepidantes na fé; AMMANN, S., Götter für die Toren, p. 224-225.249. Ao 

centro da digressão, promete-se o fim da idolatria, que ocorrerá quando da futura “visita” divina 

aos ídolos (Sb 14,11).  
7 AMMANN, S., Götter für die Toren, p. 192. 
8 Ἄγνοια/ἀγνωσία derivam do verbo ἀγνοέω e exprimem a falta de γνῶσις. Esses termos são 

empregados como sinônimo de ἀμαθία e ἀπαιδευσία, e como antônimo de σοφία e ἐπιστήμη; 

CERFAUX, L., Agnoia (Agnosia), p. 186.    



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       5 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
acerca do possível influxo literário do livro da Sabedoria sobre textos do NT. Este 

artigo se propõe, pois, a investigar as raízes, o significado e possíveis influências 

da ideia de ἄγνοια/θεοῦ ἀγνωσία no livro da Sabedoria.   

 

1. A ignorância acerca de Deus e a sua relação com a idolatria  

 

A diferença radical entre justos e ímpios, segundo o sábio, pode ser 

sintetizada no seguinte aspecto: enquanto os ímpios ignoram (οὐκ ἔγνωσαν; Sb 

2,22) a Deus, os justos possuem o conhecimento (γνῶσις; Sb 2,13) do Senhor. 

Como decorrência de tal conhecimento, o justo considera-se filho de Deus (2,13). 

A correta γνῶσις do Senhor insere o ser humano numa condição de justiça e 

filiação divina9. Para o livro da Sabedoria, conceitos como (ἐπί) γνῶσις, σύνεσις, 

ἐπιστήμη e σοφία – tendo Deus como objeto – não expressam apenas um saber 

teórico, mas uma disposição moral de justiça, confiança e obediência10. De 

maneira oposta, a ignorância acerca de Deus comporta a incredulidade, a 

blasfêmia, a apostasia e a adoração (θρησκεία) de ídolos (Sb 1,1-10; 3,10). O 

desconhecimento da vontade de Deus, fecha os ímpios à possibilidade de 

reconhecê-lo e de ouvir as advertências divinas acerca de sua conduta (Sb 2,21-

22)11. No juízo escatológico, terão de reconhecer forçosamente: “Jamais 

conhecemos (οὐκ ἐπέγνωμεν) o caminho do Senhor!” (5,7c). A ignorância 

acerca de Deus, portanto, não é escusável. Trata-se de um vício culpável12 que 

pressupõe em si mesmo a maldade ou κακία (Sb 2,21; 13,1-9). Para o livro, a 

manifestação mais grave de tal vício é a adoração de ídolos. Não por acaso, a 

digressão sobre a idolatria (Sb 13-15) se inicia com a frase: “São vãos, por 

natureza, todos os homens que se encontram na ignorância de Deus (θεοῦ 

 
9 Uma ideia análoga se encontra em 1Jo 3,2.  
10 Acerca de Sb 2,13: “La connaisance de Dieu n’est pas seulment um savoir spéculatif, mais une 

reconnaisance de Yahvé et l’acceptation de sa volonté”; GILBERT, M., La connaissance de Dieu 

selon le livre de la Sagesse, p. 194.  
11 Os filhos são educados na παιδεία, enquanto os ímpios são castigados. Os justos recebem 

admoestações paternas em vista da conversão, enquanto os ímpios se obstinam no mal e, por isso, 

receberão uma severa condenação (Sb 11,10).   
12 “Selon la pensée juive, «ceux qui ne connaissent pas Dieu», ne se trouvent pas seulement dans 

l’ignorance: ils sont pécheurs et coupables. Ne pas connaître Dieu, c’est en même temps être 

injuste. D’où le parallélisme: «Telles sont les demeures des injustes, tel est le lieu de ceux qui ne 

connaisent pas le Seigneur» (Job, XVIII, 21)”; DUPONT, J., Gnosis, p. 2. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       6 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
ἀγνωσία)” (Sb 13,1a)13. Ignorância de Deus e idolatria são tomadas aqui como 

sinônimos14. Os idólatras são ignorantes, pois “a partir dos bens que podem ser 

vistos, não puderam conhecer (οὐκ ἴσχυσαν εἰδέναι) Aquele que é; examinando 

as suas obras, não (re) conheceram (verbo ἐπιγινώσκω) o Artesão” (Sb 13,1bc)15. 

Emprestada do ambiente mistérico, a ideia de ἀγνωσία possui neste caso um 

caráter ativo: trata-se de uma condição desejada e, portanto, condenável16.  

Além disso, o autor estabelece uma relação implícita entre a ignorância e 

o surgimento da idolatria no mundo (Sb 14,15-21). Ao se propor a explicar a 

gênese de tal prática, afirma que tudo começou quando um pai, tendo perdido seu 

filho prematuramente (ἄωρος), fez uma imagem (εἰκόνα ποιήσας) dele17. Assim, 

passou a honrar o defunto como se fosse um deus, até ao ponto de instituir ritos 

e mistérios em sua homenagem (Sb 14,15). Com o tempo, essa prática de devoção 

familiar tornou-se um costume e passou a ser observada como lei (ἔθος ὡς 

νόμος)18 entre os pagãos. A adoração de representações icônicas passou então a 

ser propagada pelos soberanos, que mandavam fazer ídolos (γλυπτοί) de si 

mesmos. Tal costume foi incrementado pela habilidade artística dos escultores, 

 
13 (Todas as citações antigas deste artigo – bíblicas ou extrabíblicas – são objeto de tradução 

pessoal). O emprego de “vãos (μάταιοι)” remete à versão grega do livro de Jeremias, na qual os 

ídolos são considerados μάταια, isto é, “[objetos] vãos” (Jr 2,5; 10,15LXX). A mesma ideia 

encontra-se em At 14,15: “deveis converter-vos destes [objetos] vãos (ἀπὸ τούτων τῶν ματαίων) 

para o Deus vivo que fez o céu, a terra, o mar e tudo o que neles existe”.   
14 Acerca do tema da ignorância de Deus em Sb 13, recomendo a leitura de SIQUEIRA, F. S., A 

Contemplação do Criador na grandeza e beleza das Criaturas, p. 166-168.  
15 Para Marco Túlio Cícero, deve-se distinguir entre o conhecimento de Deus obtido pelos 

elementos presentes na mente do sujeito (que seria expresso em grego pelo verbo γινώσκω), e o 

(re) conhecimento de Deus fundado na observação das coisas (melhor expresso pelo verbo 

ἐπιγινώσκω). Haveria, assim, duas realidades distintas: (1) γνῶσις, enquanto deum agnoscere ex 

operibus eius (CÍCERO, Tusc. 1,70); e (2) ἐπίγνωσις, enquanto deum mente cognoscere 

(CÍCERO, Nat. deor. 1,37). A Sabedoria, todavia, toma γινώσκω e ἐπιγινώσκω como sinônimos; 

SCARPAT, G., Libro della Sapienza, 3, p. 28-29.  
16 SCARPAT, G., Libro della Sapienza, 3, p. 26-28. Scarpat chega a insinuar que a ἄγνοια 

exprimiria a falta escusável de conhecimento, enquanto a ἀγνωσία θεοῦ exprimiria a ignorância 

culpável dos idólatras. Essa distinção, porém, não se confirma no livro da Sabedoria, no qual 

também a ἄγνοια é associada à degradação moral condenável (Sb 14,22).   
17 A ação de se fazer (ποιέω) uma imagem (εἰκόνα) do filho é uma afronta direta a Deus, que 

“criou o homem na incorruptibilidade (ἐπʼἀφθαρσίᾳ),/ e o fez como imagem (εἰκόνα ἐποίησεν) 

de sua própria natureza” (Sb 2,21). O ídolo corruptível (φθαρτός; Sb 14,8) é uma paródia do 

homem feito na incorruptibilidade (Sb 2,23), como tal pai é paródia de Deus.  
18 Νόμος aqui visa contrastar a lei infame dos idólatras com a Lei judaica incorruptível (Sb 18,4).  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       7 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
que buscavam agradar os tiranos da terra por meio da produção de imagens 

capazes de seduzir as multidões. Assim, o culto aos ídolos se propagou por toda 

a terra. Essa etiologia remete o leitor atento ao passo de Sb 4,7-20, no qual o autor 

procura oferecer uma resposta teológica ao problema da morte prematura19. À 

luz da mensagem de Sb 1–6 – que anuncia a existência de uma vida gloriosa post 

mortem para os justos – o livro da Sabedoria inverte a perspectiva tradicional 

judaica, que via a morte prematura de modo predominantemente negativo20. 

Fundado em sua boa-esperança da vida eterna, o sábio conclui: 

 
Mesmo que morra prematuramente, o justo encontrará repouso. (...)  

Tendo se tornado agradável a Deus, foi amado por Ele e, 

porque vivia entre pecadores, teve que ser transferido.  

Foi arrebatado, para que a maldade não corrompesse a sua mente 

e o engano não pervertesse a sua alma. (...) 

Tendo alcançado rapidamente a perfeição, era como se tivesse vivido 

longamente.  

A sua alma foi agradável ao Senhor e, por isso, apressou-se em escapar da 

maldade.  

O povo vê, mas não compreende,  

Nem consegue refletir sobre um tal fato:  

Que graça e misericórdia são para os seus eleitos 

E uma visita para os seus santos (Sb 4,7.10-11.13-15).  

  

O justo, morto prematuramente, não é achacado por tormentos, nem pelo 

esquecimento, e tampouco pela morte definitiva. Porque é amado por Deus, ele 

recebe a “visita” gloriosa do Senhor, que realiza a sua “esperança repleta de 

 
19 A morte precoce era um tema sensível, citado em diversas inscrições funerárias do Egito dos sécs. 

II a I a.C.: JIGRE 12,1; 56,1; 57,1; 58,1; 59,1; 61,1; 62,1; 63,1; 65,1; 70,1; 71,1; 72,1; 76,1; 77,1; 

78,1; 80,1; 94,1; 95,1; 97,1; 102,1; 103,1; 104,1; 106,1; 107,1; 109,1; 110,1; 111,1.  
20 Segundo a visão predominante do AT, a longevidade é sinal de benção divina: Gn 15,15; 25,8; 

35,29; Ex 20,12; Dt 4,40; Jz 8,32. A vida longa é vista como recompensa pela sabedoria: Sl 90,16LXX; 

Pr 3,1-2; 10,27; 16,31; Jó 42,7; Eclo 1,12. Antes da consolidação da esperança post mortem, o tempo 

de vida terrena era tido como proporcional à justiça individual, à fidelidade aos preceitos divinos e 

ao temor a Deus: Gn 6,3; Dt 4,4; 5,16; Pro 3,2.16; 4,10; 10,27; Sir 1,12.20. Segundo tal perspectiva, 

o justo deveria morrer ancião: Gn 25,8; Jó 5,26; 42,16-17. Pouco depois da redação da Sabedoria, 

Filo ainda adotava tal visão: “Nenhum daqueles que honram as Leis morrerá cedo (...) [O justo] 

chegará à maturidade”; Praem. 110. A Sabedoria constitui uma importante etapa do desenvolvimento 

de uma nova perspectiva inaugurada por Daniel e 2Macabeus, que encontraria seu ápice no NT.  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       8 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
imortalidade” (Sb 3,1-13). A morte inesperada foi apenas preventiva em vista 

da vida eterna. Enfim, é possível afirmar que o início da idolatria se dá, segundo 

o livro, por causa da ignorância de um pai enlutado acerca dos desígnios 

divinos sobre o seu filho21! A ignorância leva ao desespero e este, por sua vez, 

à idolatria. Isto se confirma no primeiro discurso dos ímpios (Sb 2,1-20). Entre 

outras sentenças semelhantes, o autor coloca as seguintes palavras na boca dos 

malvados: “Não há remédio para a morte dos homens/ e não se conhece (οὐκ 

ἐγνώσθη) ninguém que possa libertar do Hades” (Sb 2,1cd). Os ímpios 

admitem assim seu desconhecimento (negação de γινώσκω) acerca de Deus, 

isto é, d’Aquele que pode sim retirar o homem da morte. De fato, o sábio declara 

mais adiante: “Tu [ó Deus] tens poder sobre a vida e sobre a morte,/ fazes descer 

à porta do Hades e trazes de volta” (Sb 16,13). A ignorância repleta de 

desespero dos ímpios é denunciada uma vez mais quando, confutando seu 

primeiro discurso, o autor declara:  

 
Eles erram pensando tais coisas, 

pois sua maldade os cegou. 

Eles não conhecem os mistérios de Deus (οὐκ ἔγνωσαν μυστήρια θεοῦ),  

não têm esperança na recompensa pela santidade, 

nem levam em conta o prêmio destinado às almas puras (Sb 2,21-22).   

 

Anunciando a esperança na vida eterna, o livro da Sabedoria visa, 

portanto, extinguir a ignorância do leitor acerca dos desígnios de Deus. Quer, 

deste modo, preveni-lo do desespero e da decorrente tentação de idolatria e de 

sincretismo, à qual os judeus eram sujeitos na Alexandria helenizada.  

Duas passagens demonstram que o livro equipara os ignorantes aos 

idólatras. Na primeira delas, o autor sustenta que os artesãos de ídolos exercem 

sua arte com esmero para agradar os governantes pagãos e para provocar 

fascínio na multidão de idólatras. Conclui que “a ambição dos artesãos 

contribuiu/ para o incremento da adoração (θρησκεία) em meio aos ignorantes 

 
21 No mundo helenístico, ἄγνοια e ἀγνωσία não se referem somente à ignorância sobre Deus, mas 

também sobre o destino da alma e sobre a correta norma de vida a ser seguida; BULTMANN, 

R., ἀγνοέω, p. 319. Pode-se, pois, afirmar que a gênese da idolatria, tal como descrita em Sb 

14,15, possui como causa a ἄγνοια/ ἀγνωσία. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       9 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
(τοὺς ἀγνοοῦντας)” (Sb 15,18)22. Na segunda passagem, referindo-se ao livro 

do Êxodo, o sábio declara que, quando chegaram ao Egito, os israelitas não 

aceitaram os idólatras que ali se encontravam, e que os egípcios, por sua vez, 

escravizaram os hebreus, embora estes fossem verdadeiros benfeitores do país: 

“Enquanto aqueles não aceitaram os ignorantes (τοὺς ἀγνοοῦντας) que lá já se 

encontravam, estes reduziram à servidão os hóspedes que lhes beneficiavam” 

(Sb 19,14)23. Estas são as únicas ocorrências de ἀγνοοῦντες no livro da 

Sabedoria. Para o sábio, portanto, os ignorantes equivalem aos idólatras24. A 

ignorância, afinal, tem por objeto Deus e a sua vontade. Tanto é assim que, 

segundo o autor, os fabricantes de ídolos sabem (verbo οἶδα) que sua atividade 

é reprovável, e por isso possuem uma culpabilidade maior que os outros 

idólatras (Sb 15,7-13). Tal conhecimento representa um saber inútil. Como 

observa o autor, quem se dedica à fabricação de imagens idolátricas, na 

verdade, “desconhece (verbo ἀγνοέω) Aquele que o modelou,/ que lhe infundiu 

uma alma ativa/ e lhe inspirou o sopro de vida” (Sb 15,11). Os fabricantes de 

ídolos, portanto, não conhecem a Deus, mas conhecem a sua grave culpa, 

motivada pela ambição. A ignorância, portanto, pode se abater mesmo sobre 

aqueles que parecem inteligentes ou perspicazes.  

Em síntese, para o livro da Sabedoria os ignorantes são equiparados aos 

idólatras e considerados os ímpios por excelência. O seu desconhecimento é 

culpável e torna-os injustos. Por fim, a ignorância certamente compromete a 

sua participação na imortalidade/incorruptibilidade prometidas pelo livro, 

conforme se depreende de Sb 15,3: “[Ó Senhor,] compreender (ἐπίσταμαι) a Ti 

é a plena justiça,/ e conhecer (εἰδέναι) o teu poder é a raiz da imortalidade”.  

 

 

 

 
22 A Bíblia de Jerusalém interpreta que τοὺς ἀγνοοῦντας se refere àqueles que ignoram o culto 

idolátrico: “A ambição do artista promoveu esse culto,/ atraindo mesmo os que não o 

conheciam”. Há boas razões, porém, para se supor que o particípio ἀγνοοῦντες se refere na 

verdade aos próprios idólatras, que em Sb 13,1 são equiparados aos “ignorantes”.  
23 Tradução inspirada na solução que Scarpat e Mazzinghi oferecem à controvertida interpretação 

deste versículo; SCARPAT, G., Libro della Sapienza, 3, p. 321-322; MAZZINGHI, L., Libro 

della Sapienza, p. 734-735.738-739. 
24 O particípio substantivado ἀγνοοῦντες é usado de modo idêntico para designar os idólatras em 

At 17,22-34.  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       10 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
2. Ignorância de Deus, idolatria e imoralidade 

 

Como vimos, a ignorância acerca de Deus gera a idolatria. Esta, por sua 

vez, engendra todas as demais espécies de má conduta. Para a Sabedoria, a 

imoralidade humana, em suas mais variadas formas, possui origem na adoração 

dos ídolos. Não são as más condutas morais que levam o ser humano à idolatria: 

o culto aos deuses falsos é que acarreta os demais desvios. Pode-se afirmar, 

consequentemente, que o pecado tem sua gênese – ao menos remota – na 

ignorância acerca de Deus. A subunidade de Sb 14,22-31 discorre sobre o 

surgimento da imoralidade e oferece uma acerba descrição do modo de vida 

deplorável dos idólatras. Essa perícope é demarcada pela seguinte inclusão: 

“Não lhes bastou errar acerca do conhecimento de Deus (τὸ πλανᾶσθαι περὶ τὴν 

τοῦ θεοῦ γνῶσιν)” (14,22a) e “raciocinaram mal acerca de Deus (κακῶς 

ἐφρόνησαν περὶ θεοῦ)” (14,30b)25. A causa última que leva os idólatras a sua 

conduta depravada é, portanto, o desconhecimento acerca de (περί) Deus. Esse 

fato é sublinhado por Sb 14,22b, que oferece uma interessante síntese da 

existência dos idólatras no mundo: “vivendo em uma grande guerra de 

ignorância (ἐν μεγάλῳ ἀγνοίας πολέμῳ), a males assim tão grandes chamam de 

paz”. Como observa Scarpat, a única e decisiva ἄγνοια, para a Sabedoria, é 

aquela sobre Deus: “ignorar” é sempre ignorare Deum26. Depois de ter 

arrastado o ser humano à idolatria, a ignorância o leva ao pecado e a suas 

consequências: inquietação e medo (Sb 17,12). O passo seguinte, apresenta 

uma lista de pecados27 que podem ser considerados como frutos da ἄγνοια: 

 
Com seus ritos infanticidas, mistérios escondidos 

e as excitadas orgias de seus estranhos rituais, 

eles não mantêm puros nem a vida nem o matrimônio. 

Um ao outro, eliminam-se ardilosamente, ou afligem-se com o adultério.  

São envoltos por uma mistura de sangue e homicídio, roubo e fraude, 

corrupção, infidelidade, agitação, perjúrio,  

confusão acerca do bem, ingratidão,  

 
25 GILBERT, M., La critique des dieux dans le Livre de la Sagesse (Sg 13-15), p. 157.  
26 SCARPAT, G., Libro della Sapienza, 3, p. 103.  
27 Listas de pecados eram comuns no mundo judaico ao tempo do livro da Sabedoria: T. Rub. 

3,3-6; Sib. 3,36-45; FILO de Alexandria, Cher. 92. Tais listas são frequentes também nas cartas 

paulinas: Rm 1,29-31; Gl 5,19-21; Ef 4,17-19; Cl 3,5-9.     



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       11 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
impureza das almas, inversão sexual, 

e desordem no uso do matrimônio, com adultério e licenciosidade.  

A adoração aos ídolos inomináveis  

é princípio, causa e cúmulo de todo mal (Sb 14,23-27). 

 

Tais condutas nascem, segundo o autor, do fato que aqueles que as 

praticam ignoram que receberão um castigo: “confiando em ídolos sem vida, 

pensam que não haverá punição alguma” (Sb 14,29). Por isso, o anúncio da 

punição às condutas injustas é parte central de Sb 1-6; Sb 10-19 e constitui a 

tentativa do autor de subtrair o leitor à ignorância. Afinal, para o sábio, a 

idolatria tem efeito destrutivo das relações humanas. Por detrás dos males da 

convivência, existe sempre um problema religioso. Neste ponto se vê uma certa 

relação entre o livro da Sabedoria e o de Oseias. A lista de pecados acima 

reportada depende provavelmente de Os 4,1-228. No contexto de denúncia da 

idolatria de Israel, o profeta declara:  

 
Um juízo da parte do Senhor aproxima-se dos habitantes da terra, pois não há 

verdade, nem misericórdia e nem conhecimento de Deus (ἐπίγνωσις θεοῦ) sobre 

a terra! Ao invés, mentira, homicídio, roubo e adultério espargem-se sobre a 

terra, acumulando-se sangue sobre sangue (Os 4,1b-2LXX)29. 

 

Também Oseias considera a idolatria e a ignorância de Deus que a 

engendra como a causa dos males do mundo. Mais adiante, o profeta lamenta: 

“Meu povo é comparável a quem não tem conhecimento (ὡς οὐκ ἔχων γνῶσιν)” 

(Os 4,6LXX)30. Israel se tornou como os gentios: idólatras e adúlteros (na acepção 

literal e religiosa deste último termo; Os 1-3). Realizam obras próprias de quem 

ignora a Deus. Dito isto, torna-se compreensível a sentença: “Eu quero 

 
28 MAZZINGHI, L., Libro della Sapienza, p. 557.  
29 Além do tema da ignorância sobre Deus, Os 4,1-2LXX e Sb 14,23-27 compartilham um 

vocabulário comum: mentira (ψεῦδος/ δόλος, ἀπιστία), falta de misericórdia (οὐκ ἔστιν ἔλεος/ 

χάριτος ἀμνηστία), αἷμα, φόνος, κλοπὴ, μοιχεία. Em comparação com Oséas, porém, a Sabedoria 

enfatiza pecados de natureza sexual. Analogamente ao profeta – que anuncia consequências 

cósmicas da má conduta humana (Os 4,3) – o nosso livro considera que a idolatria causou uma 

desordem na criação, que será sanada pela “visita” dos ídolos (Sb 11,14). 
30 O TM atesta עַת מִבְלִי הַדָּ  ao niphal seria traduzido como “[meu povo] é דמה O verbo .נִדְמוּ עַמִי 

silenciado por falta de conhecimento”. Assim o traduz a Vulgata. A BHS, porém, propõe ה  :נדמָּ

“Meu povo perece pela falta de conhecimento”.    



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       12 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
misericórdia e não sacrifício; conhecimento de Deus (ἐπίγνωσιν θεοῦ) mais que 

holocaustos” (Os 6,6LXX; Mt 9,13; 12,7). O livro de Jeremias apresenta uma 

ideia semelhante. Denunciando o pecado de Judá, o Senhor afirma:  

 
Todos [do meu povo] são adúlteros, sínodo de violadores! Retesam suas línguas 

como arcos; sobre a terra prevalece a mentira, ao invés da fidelidade. Procedem 

de maldade em maldade (ἐκ κακῶν εἰς κακά) e não me conhecem (ἐμὲ οὐκ 

ἔγνωσαν)! (Jr 9,2LXX). 

 

Também aqui o desconhecimento de Deus é diretamente relacionado 

com a maldade ou κακία. Não se trata de um caso isolado. Na LXX, a ἄγνοια 

é, por vezes, sinônimo de culpa e de pecado31. A versão grega do livro de 

Daniel, por exemplo, emprega o paralelismo ignorância-pecado (Dn 4,33-34; 

6,5LXX). Nabucodonosor perde o domínio real por causa de sua ἄγνοια e de seus 

pecados. À destruição do reino babilônico pelos persas é atribuída uma função 

pedagógica: serviu para que Nabucodonosor (re) conhecesse (verbo 

ἐπιγινώσκω) que o Senhor tem poder sobre o reino dos homens (Dn 4,31-

34LXX). Ao ser encontrado ileso na cova dos leões – onde havia sido lançado 

por se recusar a adorar o rei persa e a negligenciar suas orações –, Daniel diz a 

Dario: “Deus me salvou dos leões porque fui justo diante d’Ele! Também diante 

de ti, ó rei, não se encontrou em mim ignorância nem pecado (οὔτε ἄγνοια οὔτε 

ἁμαρτία)” (Dn 6,23LXX). Corresponderia, por acaso, essa ἄγνοια ao estado 

pecaminoso dos pagãos que, sem conhecer a Deus, adoram a deuses falsos32? 

Esta pergunta extrapola objeto deste artigo. Fica claro, porém, que o liame entre 

ignorância, idolatria e pecado é presente no milieu judaico de Alexandria.  

Enfim, a relação entre a ignorância e os pecados humanos pode ser 

aprofundada à luz do conceito de κενοδοξία que, no livro da Sabedoria, é 

 
31 Ἄγνοια é empregado na tradução de ם ָֽ שָּ  ;culpa” (Gn 26,10; 2Cr 28,13LXX; Ez 40,39; 42,13“ ,אָּ

שַע ;(46,20 ;44,29 וֹן delito” (Sl 24,5LXX [Sl 25,5TM]); e“ ,פֶּ  ,pecado” (Dn 9,16LXX). Às vezes“ ,עָּ

ἄγνοια é sinônimo de ἁμαρτία (1Esd 8,72; 9,20; Eclo 23,3; 28,7); ou é empregado paralelamente 

a λήθη (negligência) (4Mac 1,5; 2,24). Em 1Re 14,24LXX [1Sm 14,24TM], ἄγνοια/ἀγνοέω 

exprimem uma maldição de Saul. A LXX, portanto, aprofundou a concepção judaica de 

ignorância, realizando uma síntese com a concepção helenística. O livro da Sabedoria espelha 

tal síntese. CERFAUX, L., Agnoia (Agnosia), p. 187. 
32 “[Ἄγνοια] ne représente plus une certain catégorie de péchés dont on est moins responsable 

que d’autres; elle constitue un état essentiellement peccamineux et coulpable, l’état de ceux qui 

ignorent Dieu: les païens, par opposition aux Juifs”; DUPONT, J., Gnosis, p. 3-4. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       13 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
estreitamente conexo ao de ἄγνοια/ἀγνωσία. Κενοδοξία pode significar, literalmente, 

“glória vazia” ou “vaidade” (Fl 2,3). No entanto, o sentido etimológico desse 

vocábulo pode ser também “opinião vazia” ou “erro”33. É nesta última acepção que 

o termo é utilizado em Sb 14,1434. Tal interpretação condiz com a importância dada 

pelo sábio ao verbo πλανάω (“errar”) ao caracterizar os idólatras e os ímpios: Sb 2,21; 

5,6; 11,15; 12,24; 13,6; 14,22; 15,4; 17,1. À luz dessas considerações, pode-se 

compreender melhor o sentido da seguinte passagem:  

 
O princípio da fornicação (πορνεία) foi a invenção dos ídolos,            

a descoberta deles representou a corrupção da vida.            

Eles não existiam desde o princípio, nem existirão eternamente;            

Entraram no mundo por meio da vã opinião dos homens (κενοδοξίᾳ γὰρ 

ἀνθρώπων),            

e, por isso, está-lhes decretado um fim repentino (Sb 14,12-14).  

 

A “vã opinião” a que o autor se refere consiste, sem dúvida, em uma 

ideia errada acerca de Deus. Esta confunde-se, em última análise, com a 

ignorância acerca do Criador. A ignorância é, portanto, o veículo pelo qual a 

πορνεία e a corrupção entraram no mundo. O livro procura exortar os leitores 

à sabedoria (σοφία), ao conhecimento (γνῶσις), à inteligência (σύνεσις), à 

ciência (ἐπιστήμη), à instrução (παιδεία) e à prudência (φρόνησις) para, 

justamente, afastá-los da ignorância (ἄγνοια/ἀγνωσία) ou das opiniões vãs 

(κενοδοξία) difundidas no ambiente alexandrino helenizado. 

 

3. Análise de fontes não bíblicas 

 

A responsabilização da ignorância pelo surgimento das más condutas foi 

uma ideia comum entre autores não judeus35. Em certa medida, gregos e hebreus 

 
33 Em Spec. 1,27-30, Filo de Alexandria emprega κενοδοξία na acepção de “opinião vã” em um 

contexto de crítica à idolatria. Trata-se de um interessante paralelo com Sb 14,14.  
34 BAUER, W. et al., A Greek-English Lexicon of the New Testament, p. 538-539. 
35 Por influência do tema “conhece-te a ti mesmo” o termo γνῶσις adquiriu um sentido religioso 

e relevância moral. As tragédias gregas já viam as transgressões humanas como falta de γνῶσις 

da vontade divina. A conexão entre razão e moral, típica da filosofia, acentuou a visão da 

ignorância como origem do mal; CERFAUX, L., Agnoia (Agnosia), p. 186.  



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       14 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
concordavam em identificar na ignorância a causa primeira de todos os males36. 

Por isso, embora as fontes principais do livro da Sabedoria sejam certamente as 

Escrituras, não é improvável que o nosso autor tenha elaborado a sua concepção 

de ignorância também à luz do pensamento helenístico37. A este propósito, o 

clássico de Dupont, Gnosis, continua sendo uma obra fundamental, que apresenta 

interessantes referências sobre o tema do conhecimento de Deus em obras não 

judaicas do período helenístico e romano38. O exegeta belga mostra que, na 

passagem para a era cristã, um significativo número de autores reconhecia a 

busca pelo conhecimento de Deus como uma qualidade filosófica essencial, 

enquanto a ignorância era tida como a origem dos males morais. Tal visão se 

desenvolveria após a redação da Sabedoria, e seria difundida, com significado 

diverso, pelo movimento gnóstico39.   

Cícero afirma que a piedade, a justiça e todas as demais virtudes provêm 

do “conhecimento dos deuses” (cognitio deorum)40. Sêneca, por sua vez, 

sustenta que a filosofia não é outra coisa senão “conhecer a verdade sobre as 

coisas divinas e humanas” (de divinis humanisque verum invenire). De tal 

conhecimento procedem a justiça, a piedade, a religião e todas as virtudes41. 

Nas Meditações, Marco Aurélio afirma que a ἄγνοια acerca do bem e do mal é 

o que leva seres humanos a serem ingratos, insolentes, desleais, antissociais e 

dados à feitiçaria42. Como se vê, a ideia da ignorância como princípio dos 

vícios possui raízes sólidas no estoicismo. Acerca da atividade dos filósofos, 

Epiteto afirma que “é necessário, antes de tudo, que eles aprendam que existe 

Deus (ὅτι ἔστι θεός), que cuida de todas as coisas por meio de sua providência, 

e que nenhuma obra, pensamento ou desejo podem se ocultar a seus olhos”43. 

Ainda segundo Epiteto, o filósofo deve agir e falar como um “emulador 

(ζηλωτής) de Deus”44. Conhecer a Deus é, pois, filosofar. Ao despontar do 

 
36 SCARPAT, G., Libro della Sapienza, 3, p. 103.107.  
37 Semelhanças de vocabulário sugerem tal influência. Platão, por exemplo, já opunha – como a 

Sabedoria – γνῶσις a ἄγνοια, e ἀρετή (virtude) a κακία (maldade); PLATÃO, Theaet. 176c. 
38 DUPONT, J., Gnosis.  
39 A este propósito: BULTMANN, R., ἀγνοέω, p. 318-321.  
40 CÍCERO, Nat. deor. 2, 153. Também CÍCERO, Tusc. 1,26,64.  
41 SÊNECA, Ep. 90, 2.  
42 MARCO AURÉLIO, Aur. 2,1.  
43 EPITETO, Diatr. 2,14,11.  
44 EPITETO, Diatr. 2,14,13. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       15 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
pensamento gnóstico, no chamado Corpus Hermeticum45, o conhecimento 

(γνῶσις) é compreendido como sinônimo de piedade (εὐσέβεια; Corp. herm. 

9,4), enquanto a ignorância (ἀγνωσία) equivale fundamentalmente à maldade 

(κακία; Corp. herm. 10,8). O livro da Sabedoria apropria-se, pois, de uma 

concepção maciçamente presente na filosofia helenística, adaptando-a à sua 

mensagem alicerçada nas Escrituras. O que autores helenísticos chamavam 

conhecimento dos deuses ou das coisas divinas, o nosso sábio entende como 

conhecimento do Deus verdadeiro, que exclui a idolatria. Ser ignorante 

significa desconhecer o Deus de Israel.  

Além das Escrituras e do pensamento helenístico, o livro da Sabedoria 

teve, certamente, influências do judaísmo de seu tempo. É difícil, todavia, 

determinar com precisão quais escritos tiveram um influxo direto sobre o sábio. 

A noção de ignorância foi empregada em diversos escritos judaicos paralelamente 

à ideia de idolatria e à de um estado de pecado. Na Carta de Aristeias46, a ἄγνοια 

exprime a condição dos que não vivem conforme a Lei judaica (Let. Aris. 130). 

Em certas passagens dos Testamentos dos Doze Patriarcas47, a ἄγνοια se 

identifica com os pecados cometidos pelos justos por inadvertência (T. Lev. 

3,5; T. Jud. 19,3; T. Zab. 1,5)48. Tal concepção difere da presente no livro da 

 
45 O Corpus Hermeticum é uma coleção de textos pseudo-epigráficos gregos provenientes do 

Egito dos sécs. I a III d. C. Segundo a compreensão dos autores, “Whoever gains knowledge of 

God is pious and good and attains salvation. Ignorance, on the other hand, means depravity and 

ruin for the human being”; HOLZHAUSEN, J., Corpus Hermeticum, p. 820. Tal concepção 

remete, de certo modo, à mensagem da Sabedoria: “The Hermetic authors have taken up various 

images from their religious environment. (...) The origin of this imagery can most likely be traced 

back to the syncretism (…), where the portion of Hellenist-Jewish theologoumena is likely to 

have been the greatest; such common roots can explain the contacts with Christian or Christian-

gnostic formulations and ideas”; HOLZHAUSEN, J., Corpus Hermeticum, p. 820-821. 
46 Obra escrita em Alexandria, no séc. II a.C., por um judeu instruído na cultura grega; WRIGHT 

III, B. G., The Letter of Aristeas, p. 16-30. Seu ambiente cultural e religioso, portanto, é 

semelhante ao do livro da Sabedoria. 
47 É difícil determinar a data e o lugar de redação destes escritos. Embora nos tenha chegado apenas 

a versão grega, é provável que os Testamentos tenham sido escritos originalmente em hebraico. 

Trata-se de uma obra pré-cristã, à qual foram acrescentadas interpolações tardias; PHILONENKO, 

M., Les interpolations chrétiennes des Testaments des Douze Patriarches, p. 4.59; DUPONT-

SOMMER, A., Les écrits esséniens découverts près de la Mer Morte, p. 313-318.  
48 Passagens minoritárias da LXX identificam ἄγνοια e pecados por inadvertência: Lv 5,18; 

22,14LXX; Ecl 5,5LXX. A noção casuística de ignorância como atenuante de culpabilidade é uma 

evolução tardia; CERFAUX, L., Agnoia (Agnosia), p. 187.   



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       16 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
Sabedoria que, como vimos, compreende a ἄγνοια como um estado de pecado 

atribuível aos idólatras. Já o Testamento de Rubem se aproxima da visão de Sb 

14,22, segundo a qual a ignorância subjaz às faltas sexuais (Sb 14,24-26). Em 

T. Rub. 1,6, a ἄγνοια é sinônimo de impureza sexual: “Eu hoje vos dou 

testemunho do Deus do céu: não caminheis na mesma ignorância e na impureza 

sexual que eu consenti a mim mesmo na juventude, tornando impuro o leito de 

meu pai Jacó” (também T. Rub. 2,9). Afastando-se do campo sexual, o 

Testamento de Gad considera a ἄγνοια como um estado caracterizado pela 

inimizade (μῖσος). Tal condição pode ser superada somente por meio da 

conversão (μετάνοια), mediante a qual o indivíduo abandona a ἄγνοια em 

direção ao conhecimento (γνῶσις) e, assim, se abre para a salvação (σωτηρία) 

(T. Gad. 5,1-7). Os Salmos de Salomão contêm elementos temáticos e um 

vocabulário surpreendentemente semelhantes ao nosso livro. A tradução grega 

dessa obra remonta ao período da redação do livro da Sabedoria e foi feita 

possivelmente em Alexandria, no mesmo ambiente religioso do sábio49. Quanto à 

ideia de ignorância, a versão grega dos Salmos de Salomão faz um uso análogo 

e ao mesmo tempo diverso da Sabedoria. Em certos salmos, a ἄγνοια indica 

pecados cometidos pelos justos por inadvertência (Ps. Sol. 3,8; 13,7; 18,4). Ps. 

Sol. 2, porém, contém uma visão que se avizinha ao livro da Sabedoria. O 

salmista comenta a morte infamante do general Pompeu, interpretada como 

punição divina pela campanha contra Jerusalém, do seguinte modo:  

 
[Pompeu] dizia: “eu serei o senhor da terra e do mar”. 

Porém, não podia (re) conhecer (verbo ἐπιγινώσκω) que Deus é grande! 

Ele sim é o rei dos céus, 

e o juiz dos reis e dos governantes [da terra].   

É Ele quem me eleva à glória. 

Ele faz os arrogantes se deitarem 

eternamente na sua destruição e desonra, 

 
49 Os Salmos de Salomão foram redigidos em hebraico, em Jerusalém, no I séc. a.C. Pouco 

depois, receberam uma versão grega, que chegou até nós. Há ainda uma sua versão siríaca; 

DENIS, A.-M., Introduction aux pseudépigraphes grecs d’Ancien Testament, p. 60; Wright, 

R.B., Psalms of Solomon, p. 7.11-13. Portanto, os Salmos de Salomão possivelmente circulavam 

no Egito, ao menos em hebraico, à época do livro da Sabedoria. Não é fácil, porém, comprovar 

um uso de Ps. Sol. por parte da Sabedoria. Imersos em um mesmo ambiente religioso, os 

respectivos autores podem ter empregado fontes comuns. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       17 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
pois não conhecem (negação de γινώσκω) a Deus (Ps. Sol. 2,29-31).  

 

O desconhecimento de Deus, expresso pela negação de (ἐπι) γινώσκω, 

causa a impiedade e a desonra. Este passo parece ter sofrido, como o livro da 

Sabedoria, certo influxo de Dn 4,31-34LXX. Como vimos, Daniel atribui o 

castigo de Nabucodonosor ao fato de ele não ter (re) conhecido (ἐπιγινώσκω) 

que o Senhor tem poder sobre o reino dos homens.    

A perspectiva adotada por Filo é ainda mais próxima do livro da Sabedoria50. 

A obra filônica remonta a um período um pouco posterior ao nosso livro e reflete 

o ambiente pio do judaísmo culto alexandrino. Filo chega a empregar o termo 

ἄγνοια no contexto de pecados cometidos por inadvertência51. Contudo, em 

certas passagens ele, assim como o sábio, relaciona a igorância com a idolatria e 

os pecados sexuais: 

 
Tendo produzido pinturas e esculturas de milhares de aparências (ἰδέας), [os 

idolátras] as cercaram com templos e santuários. Ali prepararam altares ornados 

com esculturas, estátuas e todo tipo de figuras. Prestam, assim, homenagem a 

toda sorte de objetos inanimados (ἀψύχοις) como se fossem deuses. Com razão, 

as sagradas escrituras comparam tais homens àqueles que nasceram de 

prostitutas (τοῖς ἐκ πόρνης γεγονόσιν). Estes, [vivendo] na ignorância (ἀγνοίᾳ) 

acerca do seu genitor natural, chamam de pai a todos os homens que suas mães 

tiveram como amantes; aqueles, por sua vez, vagando de cidade em cidade sem 

conhecer Aquele que é (οὐκ εἰδότες τὸν ὄντα) verdadeiramente Deus, inventam 

para si milhares de deuses mentirosos.52 

 

  Tais palavras remetem a Sb 14, no que diz respeito ao vocabulário e a 

algumas ideias fundamentais: a conexão existente entre a idolatria e a ἄγνοια (Sap 

14,22); os ídolos entendidos como “aparência”53; o liame entre a idolatria e a 

 
50 BERTHELOT, K. , Regards juifs alexandrins sur les religions; PALMER, C., Philo’s Hellenistic-

Jewish Approach. 
51 FILO de Alexandria, Leg. 1, p. 35. 
52 FILO de Alexandria, Decal. 7-8; também Spec. 1,53. 
53 No livro há um paradoxo entre aparência (acessível aos sentidos dos ímpios) e realidade 

(acessível somente aos sábios); Sb 3,1-15. A arte é criticada por servir à invenção de uma beleza 

falsa e enganosa: “[In the book of Wisdom,] true and false knowledge, perception, and 

understanding all become central for divine-human exchange”; WASSERMANN, E., 

Philosophical cosmology and religious polemic, p. 25. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       18 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
habilidade artística (14,18-20)54; os ídolos como ἄψυχοι (14,29). Filo compara os 

idólatras aos filhos de prostitutas por meio da analogia, típica das Escrituras, entre 

a idolatria e πορνεία/μοιχεία (Sb 14,12.26; Os 4,2LXX; Jr 13,27LXX)55. Na 

Embaixada a Gaio, Filo atribui à ἄγνοια a origem da κακοδαιμονία (Legat. 69) ou, 

em linguagem filosófica-helenística, o oposto da felicidade (εὐδαιμονία). 

Analogamente ao livro da Sabedoria, o exegeta alexandrino também insere a 

ἄγνοια no contexto de uma ampla lista de pecados, ao qualificar os ímpios do 

seguinte modo:   

 
 [São repletos de] impiedade, ateísmo, amor próprio, arrogância e opiniões 

mentirosas (ψευδοῦς δόξης). São sábios aos próprios olhos, embora não possuam 

(οὐκ εἰδότες) sabedoria alguma segundo a verdade. [São repletos de] ignorância 

(ἄγνοιαν), falta de educação (ἀπαιδευσίαν), falta de instrução (ἀμαθίαν) e toda sorte 

de defeitos correlatos [à ignorância]. A sua lei é a falta de lei, a injustiça, a 

iniquidade, a indisciplina, a insolência, a loucura, a teimosia, o hedonismo 

desmedido e os desejos terríveis contra a natureza.56 

 

  A ἄγνοια insere-se em um rol de faltas culpáveis e se relaciona com as 

“opiniões mentirosas” (ψευδεῖς δόξαι). Como já notamos, para o livro da 

Sabedoria, a idolatria nasce das “opiniões vãs” (κενοδοξία) dos homens e gera toda 

sorte de pecados. No contexto do judaísmo do período helenístico, tais críticas não 

comportam grande originalidade, mas mostram que, para os hebreus fervorosos de 

Alexandria, longe de constituir uma escusa ou redução da culpabilidade, a 

ignorância implica uma condenação severa. Os ignorantes são ímpios por 

excelência57. A noção de ἄγνοια presente na Sabedoria e na obra de Filo contribui 

à compreensão do juízo dos judeus pios alexandrinos acerca da idolatria e das 

religiões mistéricas58.  

 

 
54 Como observa Berthelot, tanto em Filo como no livro da Sabedoria, a estética exerce um papel central 

na gênese do politeísmo; BERTHELOT, K., Regards juifs alexandrins sur les religions, p. 645-646.  
55 Para Sb 14, a idolatria causa a πορνεία (14,12), a impureza no matrimônio (οὔτε γάμους 

καθαρούς; 14,24), o adultério (νοθεύων; 14,24) e os demais desvios sexuais (μιασμός γενέσεως 

ἐναλλαγή γάμων ἀταξία μοιχεία καὶ ἀσέλγεια; 14,26).  
56 FILO de Alexandria, Post. 52. 
57 Flávio Josefo emprega o conceito de ἄγνοια em paralelo com ἀπιστία, isto é, com a incredulidade 

ou falta de fé: Ant. 10,142. 
58 BERTHELOT, K., Regards juifs alexandrins sur les religions, p. 656. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       19 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
4. Ignorância acerca de Deus no NT 

 

A questão acerca de uma possível influência do livro da Sabedoria sobre 

os autores do NT não foi suficientemente estudada59. De modo geral, pode-se 

dizer que é difícil determinar se certas correspondências lexicais e temáticas 

decorrem de um influxo do livro da Sabedoria ou se refletem um semelhante 

ambiente religioso e cultural. A ideia de ignorância pode enriquecer esse 

debate, mediante o confronto do pensamento do sábio com certos escritos 

neotestamentários.  

O corpus paulinum60 menciona algumas vezes o tema da ignorância. 

Assim como Sb 13,1; 14,22, a carta aos Gálatas equipara os ignorantes aos 

idólatras: “Outrora, sem conhecer (negação de οἶδα) a Deus, vos fizestes servos 

daqueles que, por natureza, não são deuses” (Gl 4,1-11). A ignorância acerca de 

Deus é colocada em direta oposição à filiação divina (Gl 4,1-11), analogamente a 

Sb 2,13. A carta aos Efésios, por sua vez, atribui a qualidade da ἄγνοια aos gentios:  

 
Não andeis mais como os gentios (τὰ ἔθνη)! Na vacuidade de seus pensamentos 

(ἐν ματαιότητι τοῦ νοὸς αὐτῶν), eles têm a inteligência obscurecida e foram 

afastados da vida de Deus por causa da sua ignorância (διὰ τὴν ἄγνοιαν τὴν 

οὖσαν ἐν αὐτοῖς) e da sua insensibilidade de coração. Tendo-se obscurecido 

[suas inteligências], eles se entregam insaciavelmente, com licenciosidade, a 

todo tipo de ação impura” (Ef 4,17-19).    

 

Como no livro da Sabedoria, a ignorância é uma característica dos pagãos 

e, portanto, dos idólatras (Ef 5,5)61. Como em Sb 13,1; 14,14, a ἄγνοια dos gentios 

se deve a pensamentos vãos (ματαιότης) e se concretiza em impurezas sexuais (Sb 

14,22-31). Longe de constituir uma simples inadvertência, a ἄγνοια afasta os 

gentios da vida de Deus! A conexão entre ignorância e impureza sexual reaparece 

 
59 Há afinidades temáticas entre a Sabedoria e textos do NT, mas não é fácil comprovar a 

dependência entre os respectivos textos e o nosso livro; LARCHER, Ch., Études, p. 11-26; 

MAZZINGHI, L., Libro della Sapienza, p. 49-51.    
60 O livro da Sabedoria foi possivelmente empregado por Paulo: KEYSER, P.-G., Sapientia 

Salomonis und Paulus; GAVENTA, B., The Rhetoric of Death in the Wisdom of Solomon and 

the Letters of Paul; WALTER, N., Sapientia Salomonis und Paulus; BLISCHKE, F., Die 

Sapientia Salomonis und Paulus. 
61 Tal perspectiva se encontra em outros livros da LXX: “[Senhor,] derrama a tua ira sobre as 

nações que não te conhecem (ἐπὶ ἔθνη τὰ μὴ γινώσκοντά σε)” (Sl 78,6LXX; também Jr 10,25LXX). 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       20 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
em 1Ts 4,5, ao se exortar os fiéis evitarem a πορνεία: “Não vos deixeis levar pelas 

paixões, como os gentios (τὰ ἔθνη) que não conhecem (negação de οἶδα) a Deus”. 

Segundo 1Coríntios, a ἀγνωσία θεοῦ se revela pela falta de sobriedade e torna os 

intemperantes “más companhias e corruptores dos bons costumes” (1Cor 15,33-

34). Em 2Ts 1,8, os que não conhecem (negação de οἶδα) o Senhor são ditos 

“desobedientes ao Evangelho” e merecedores do castigo (ἐκδίκησις) divino. 

Portanto, o corpus paulinum aproxima a ignorância à idolatria e à imoralidade.     

Uma concepção semelhante se encontra nos Atos dos Apóstolos62. Na 

pregação do Areópago, Paulo capta a benevolência do público mencionando um 

altar dedicado ao “Deus desconhecido (Ἀγνώστῳ θεῷ)” (At 17,23)63. A partir do 

tema da ignorância do Deus verdadeiro, dirige-se a uma plateia de idólatras, aos 

quais o apóstolo (de modo idêntico a Sb 15,18; 19,14) se refere como ἀγνοοῦντες 

(At 17,23), ignorantes. Depois de anunciar o Deus verdadeiro capaz de comunicar 

a filiação divina (At 17,28; Sb 2,13), Paulo declara: “Sem levar em consideração 

os tempos da ignorância (τοὺς χρόνους τῆς ἀγνοίας), Deus agora ordena a todos os 

homens de todos os lugares que se convertam!” (At 17,30). O Evangelho, segundo 

tal compreensão, tem a finalidade de impor um ponto final ao período de ἄγνοια, 

isto é, de idolatria64.  

Finalmente, pode-se identificar uma certa relação entre a concepção de 

ignorância do livro da Sabedoria e 1Pedro65, que exorta aos neófitos vindos do 

 
62 A possível relação entre o livro da Sabedoria e Lucas-Atos foi tratada em MCLACHLAN, H., 

St. Luke, p. 242-256. A partir de um interessante elenco de usos lexicais comuns à obra lucana e 

à Sabedoria (p. 254-256), que inclui diversos hapax no NT, McLachlan concluiu que «Luke knew 

and to some extent was influenced by what is the most remarkable of all the Apocryphal Books 

(sic), namely the so-called Wisdom of Solomon»; MCLACHLAN, H., St. Luke, p. 254. Larcher 

mostra-se mais cauto: «en définitive, on doit se contenter d’affirmer: Luc a pu connaître le Livre 

de la Sagesse et cette possibilité s’appuie sur plusiers séries d’indices»; LARCHER, Ch., Études, 

p. 14. Há ainda análises comparativas de passagens pontuais da Sabedoria e de Lc-At: SMITH, 

D., The “assumption” of the righteous dead in Wisdom of Solomon and the Sayings Gospel Q; 

STRAIT, D., The Wisdom of Solomon, Ruler Cults, and Paul’s Polemic. Sobre a possível relação 

da Sabedoria com João e Mateus: CLARK, D., Signs in Wisdom and John; DE TROYER, K., 

An Exploration of the Wisdom of Solomon. 
63 A pregação de Paulo em Atenas é contextualizada pelo sentimento de zelo que o Apóstolo 

experimentou ao constatar a grande quantidade de ídolos (κατείδωλος) que havia na cidade (At 17,16).  
64 Em At 3,17a ἄγνοια não se relaciona tanto com a idolatria, mas principalmente com a 

inadvertência, talvez em alusão a Lc 23,34 (οὐ γὰρ οἴδασιν τί ποιοῦσιν).   
65 Uma das maiores lacunas no estudo das relações entre a Sabedoria e o NT é a ausência de uma 

análise comparativa aprofundada entre o nosso livro e 1Pedro. Goodrick já observava que 1Pedro 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       21 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
paganismo: “Como filhos obedientes, não vos conformeis às vossas antigas 

paixões, [às quais vos sujeitáveis] na ignorância (ἐν τῇ ἀγνοίᾳ)” (1Pd 1,14). A 

ἄγνοια equivale às paixões desordenadas e se opõe à filiação e à obediência a Deus. 

Ao exortar os cristãos a obedecerem às autoridades civis do mundo gentílico, diz-

se: “Pois esta é a vontade de Deus: que praticando o bem, reprimais a ignorância 

(τὴν ἀγνωσίαν) dos homens insenstatos (τῶν ἀφρόνων)” (1Pd 2,15). A ἀγνωσία, 

portanto, é associada à insensatez e se relaciona especialmente com os pagãos.  

Independentemente da comprovação de um influxo direto do livro da 

Sabedoria sobre as obras acima mencionadas, percebe-se que a síntese entre 

pensamento bíblico e helenístico nele presente ressoa no NT. A ignorância é 

considerada um atributo dos gentios e se exprime por meio da prática da 

idolatria e de uma conduta moral culpável, caracterizada especialmente pelas 

transgressões de natureza sexual. A Boa Nova, assim como o livro da 

Sabedoria, quer extirpar em seus leitores a ἄγνοια/ ἀγνωσία. Ecos de tal 

compreensão se encontram ainda em escritos da época patrística. Clemente 

romano, por exemplo, afirma que, através de Jesus Cristo, o Pai “vos chamou 

das trevas à luz, da ignorância (ἀπὸ ἀγνωσίας) ao (re) conhecimento (εἰς 

ἐπίγνωσιν) da glória do seu nome” (1Clem. 59,2)66. Clemente alexandrino, por 

sua vez, apresenta uma perspectiva próxima ao livro da Sabedoria: “Dois são 

os princípios de todos os pecados: a ignorância (ἄγνοια) e a fraqueza 

(ἀσϑένεια)” (Strom. 7,16,101,6). Inácio de Antioquia identifica a ἄγνοια com a 

κακία e a relaciona, particularmente, aos pecados de magia e feitiçaria (Ign. 

Eph. 19,3). Justino, analogamente à Sabedoria, associa a ἄγνοια às opinões 

falsas (ψευδοδοξία) (2 Apol. 14). Também para autores cristãos de língua grega, 

portanto, a origem dos males e da infidelidade se encontra na ἄγνοια/ ἀγνωσία.  

 

 

 

 

 
é o livro do NT com mais correspondências lexicais e temáticas com o livro da Sabedoria; 

GOODRICK, A., The Book of Wisdom, p. 9. Dentre tais correspondências, encontram-se temas 

fundamentais da Sabedoria como, por exemplo, a incorruptibilidade (1Pd 1,4.23), a prova (1Pd 

1,7), a visita (1Pd 2,11) e a ἄγνοια/ ἀγνωσία. 
66 ORÍGENES de Alexandria, Comm. Matt. 16,11; Cels. 1,53; 5,63; 6,4. Orígenes emprega 

ἄγνοια como sinônimo κακία e afirma que essa é um dos maiores males (κακοί) existentes no 

mundo; ORÍGENES de Alexandria, Cels. 4,65; 7,69. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       22 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
Conclusão  

 

 Não é de se surpreender que, em um livro cujo objeto central é o elogio 

à sabedoria (Sb 7-9), o tema da ignorância possua relativa importância. No livro 

da Sabedoria, a ignorância consiste antes de tudo em ignorare Deum: é a 

característica típica dos ímpios, que os leva a abandonar o Senhor pela idolatria 

ou pela falta de confiança em seus desígnios. A ignorância não se confunde 

com as faltas cometidas por inadvertência, ou com alguma circunstância de 

redução de culpabilidade moral. Trata-se, ao invés, do estado pecaminoso de 

quem, apartado da sabedoria, encontra-se sob o domínio da maldade ou κακία. 

A idolatria, segundo o autor, não decorre do acúmulo de condutas más dos seres 

humanos. Ao contrário: engendrada diretamente pela ignorância, a idolatria é a 

causa de todos os males. A ignorância e o conceito afim (e quase sinônimo) de 

κενοδοξία são, portanto, a causa remota de todos os males. Assim como certos 

escritos judaicos e neotestamentários, o livro da Sabedoria enfatiza a relação 

existente entre a ignorância e os pecados sexuais. Isso se deve à analogia – 

recorrente no pensamento bíblico e judaico – entre a idolatria e o adultério. 

Toda a obra é destinada a arrancar o leitor ao perigo da ignorância, para assim 

introduzi-lo na παιδεία (instrução), na (ἐπί) γνῶσις (conhecimento), na σύνεσις 

(inteligência), na ἐπιστήμη (ciência) ou na σοφία (sabedoria) de Deus. O autor 

realiza uma síntese entre a noção teológica da ignorância sobre do Deus de 

Israel e a ideia filosófica da ignorância das coisas humanas e divinas segundo 

autores helenísticos, especialmente da escola estoica. Tal síntese, realizada em 

vista do diálogo com o ambiente helenizado e sincrético de Alexandria, 

encontra eco em certos escritos do NT dirigidos a comunidades mistas, assim 

como no pensamento de autores da patrística.  

 

Referências bibliográficas: 

 

AMMANN, Sonja. Götter für die Toren. Die Verbindung von Götterpolemik 

und Weisheit im Alten Testament. Berlin: De Gruyter, 2015. (BZAW, 466). 

BARCLAY, John M.G. Jews in the Mediterranean Diaspora. From 

Alexander to Trajan (323 BCE 117 CE). Edinburgh: T&T Clark, 1996. 



          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       23 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
BAUER, Walter et al. (Orgs.). A Greek-English Lexicon of the New 

Testament and Other Early Christian Literature. Chicago: The University 

of Chicago Press, 2003. 

BERTHELOT, Kathell. Regards juifs alexandrins sur les religions. Revue de 

l’histoire des religions, v. 4, p. 635-660, 2017. DOI: 

https://doi.org/10.4000/rhr.8825. Acesso em: 15 jan. 2021.  

BIANCHI, Ugo, La religione greca. Torino: Unione Tipografico-Editrice 

Torinese, 1975. 

BLISCHKE, Folker. Die Sapientia Salomonis und Paulus. In: NIEBUHR, Karl-

Wilhelm (Org.). Sapientia Salomonis (Weisheit Salomos). Tübingen: Mohr 

Siebeck, 2015. p. 273-291. (SAPERE, 27). 

BULTMANN, Rudolf K. Ἀγνοέω. In: KITTEL, Gerhard et al. (Orgs.). Grande 

lessico del Nuovo Testamento. Brescia: Paideia, 1965. p. 309-328. v. 1. 

CERFAUX, Lucien. Agnoia (Agnosia). In: KLAUSER, Theodor et al. (Orgs.). 

Reallexikon für Antike und Christentum. Sachwörterbuch zur 

Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt. Band 1. Stuttgart: 

Hiersemann Verlags, 1950. p. 186-188.  

CLARK, Douglas K. Signs in Wisdom and John. Catholic Biblical Quarterly, 

v. 45, p. 201-209, 1983. Disponível em: 

<https://www.jstor.org/stable/43719004>. Acesso em: 25 jun. 2025.   

DENIS, Albert-Marie. Introduction aux pseudépigraphes grecs d’Ancien 

Testament. Leiden: Brill, 1970. (SVTP, 1). 

DUPONT, Jacques. Gnosis. La connaissance religieuse dans les epitres de saint 

Paul. Louvain: Nauwelaerts, 19602. (Universitas Catholica Lovaniensis 2, 40).  

DUPONT-SOMMER, André, Les écrits esséniens découverts près de la Mer 

Morte. Deuxième édition revue et augmentée. Paris: Payot 1962. (Bibliothèque 

historique). 

GAVENTA, Beverly R. The Rhetoric of Death in the Wisdom of Solomon and 

the Letters of Paul. In: HOGLUND, Kenneth G. (Org.). The Listening Heart. 

Essays in Wisdom and Psalms in Honor of Roland E. Murphy, O. Carm. 

Sheffield: Sheffield Academic Press, 1987. p. 135-139. (JSOTSup, 58). 

https://doi.org/10.4000/rhr.8825
https://www.jstor.org/stable/43719004


          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       24 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
GILBERT, Maurice. La critique des dieux dans le Livre de la Sagesse (Sg 

13-15). Roma: Biblical Institute Press, 1973. (AnBib, 53). 

GILBERT, Maurice. La connaissance de Dieu selon le Livre de la Sagesse. In: 

COOPENS, Joseph (Org.). La notion biblique de Dieu. Le Dieu de la Bible et 

le Dieu des philosophes. Journées bibliques de Louvain 25, 1974. Leuven: 

University Press, 1976. p. 191-210. (BETHL, 41). 

GILBERT, Maurice. La Sagesse de Salomon et l’hellénisme. In: GILBERT, 

Maurice. La Sagesse de Salomon. Recueil d’études (Wisdom of Solomon. 

Collected Essays). Roma: G&B Press, 2011. p. 27-44. (AnBib, 189). 

GOH, Lionel. Ἄγνοια in Wis 14:22. Studia Biblica Slovaca, v. 16, p. 230-247, 

2024. Disponível em: <https://biblica.sk/wp-content/uploads/StBiSl-16-02-

2024-komplet.pdf>. Acesso em: 25 jun. 2025.  

GOODRICK, Alfred T. S. The Book of Wisdom. London: Rivingtons, 1913. 

(OCBC). 

HOLZHAUSEN, Jens. Corpus Hermeticum. In: ALLISON, Dale C. et al. 

(Orgs.). Encyclopedia of the Bible and Its Reception. Berlin: De Gruyter, 

2012. p. 820-821. v. 5. 

HORBURY, William; NOY, David. Jewish Inscriptions of Graeco-Roman 

Egypt (= JIGRE). With an index of the Jewish inscriptions of Egypt and 

Cyrenaica. Cambridge, UK: Cambridge University Press 1992. 

IOVINO, Paolo. «Dio unico e sapiente» nella lettera ai Romani. Relazioni com 

il libro della Sapienza? In: BELLIA, Giuseppe; PASSARO, Angelo (Org.). Il 

libro della Sapienza. Tradizione, redazione, teologia. Roma: Città Nuova 

Editrice, 2004. p. 301-324. (Studia biblica, 1). 

KASHER, Aryeh. The Jews in Hellenistic and Roman Egypt. Tübingen: 

Mohr Siebeck, 1985. (TSAJ, 7).   

KEYSER, Paul-Gerhard. Sapientia Salomonis und Paulus. Eine Analyse der 

Sapientia Salomonis und ein Vergleich ihrer theologischen und anthropologischen 

Probleme mit denen des Paulus im Römerbrief. Halle: [s.n.], 1971.  

LARCHER, Chrysostome. Études sur le livre de la Sagesse. Paris: Gabalda, 

1969. (Études bibliques). 

https://biblica.sk/wp-content/uploads/StBiSl-16-02-2024-komplet.pdf
https://biblica.sk/wp-content/uploads/StBiSl-16-02-2024-komplet.pdf


          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       25 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
MCLACHLAN, Herbert. St. Luke. The man and his work. Manchester: The 

Manchester University Press, 1920. (Theological series, 3). 

MAZZINGHI, Luca. Libro della Sapienza. Introduzione – Traduzione – 

Commento. G&BPress: Roma 2020. (AnBib, 13). 

MAZZINGHI, Luca. Gli “empi” di Sap 2 e la polemica intragiudaica ad 

Alessandria. In: CRIMELLA, M. et al (Orgs.). Extra ironiam nulla salus. 

Studi in onore di Roberto Vignolo nel suo LXX compleanno. Milano: Glossa, 

2016. p. 101-126. 

NIEHOFF, Maren R. Jewish Exegesis and Homeric Scholarship in 

Alexandria. Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

PALMER, Carmen. Philo’s Hellenistic-Jewish Approach in On the Decalogue 

and On the Contemplative Life: Blending Wisdom of Solomon’s Critique 

against Idols with a Hellenistic Notion of Moderation. Journal of Ancient 

Judaism, v. 13, p. 186–201, 2022. 

PANTELIA, Maria C. (Org.). Thesaurus Linguae Graecae® Digital Library. 

Irvine: University of California. Disponível em: <http://www.tlg.uci.edu>. 

Acesso em: mai. 2025.  

PHILONENKO, Marc. Les interpolations chrétiennes des Testaments des 

Douze Patriarches et les manuscrits de Qoumrân. Paris: Presses 

Universitaires de France, 1960. (Cahiers de la Revue d’Histoire et de 

Philosophie Religieuses, 35).  

SCARPAT, Giuseppe. Libro della Sapienza. Testo, traduzione e commento. 

Volume terzo. Brescia: Paideia, 1999. (Biblica, 6). 

SIEGERT, Folker. Early Jewish Interpretation in a Hellenistic Style. In: 

SÆBØ, Magne (Org.). Hebrew Bible/ Old Testament: The History of Its 

Interpretation. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1996, p. 191-196. 

Volume 1: From the Beginning to the Middle Ages (Until 1300). 

SIQUEIRA, Fábio da Silveria. A Contemplação do Criador na grandeza e beleza 

das Criaturas: Sb 13,5 no contexto da Laudato Si’ 12. Revista Pesquisas em 

Teologia, v. 2, n. 4, p. 160-179, 2019. DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-

9409.2019v2n4p160. Acesso em: 20 dez. 2025. 

http://www.tlg.uci.edu/


          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       26 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 
SMITH, Daniel A. The “assumption” of the righteous dead in the Wisdom of 

Solomon and the Sayings Gospel Q. Studies in Religion, v. 29, p. 287-299, 2000. 

STRAIT, Drew J. The Wisdom of Solomon, Ruler Cults, and Paul’s Polemic 

against Idols in the Areopagus Speech. Journal of Biblical Literature, v. 136, 

p. 609-632, 2017. 

TCHERIKOVER, Victor A. Hellenistic Civilization and the Jews. 

Philadelphia: The Jewish Publications Society of America, 1959. 

Thesaurus linguae latinae. Index, Editus auctoritate et consilio Academiarum 

quinque Germanicarum Berolenensis Gottingensis Lipsiensis Monacensis 

Vindobonensis, Teubner, Leipzig 19905. Disponível em: 

<http://publikationen.badw.de/de/thesaurus/lemmata>. Acesso em: abr. 2025.  

TRIPOLITIS, Antonia. Religions of the Hellenistic-Roman Age. Grand 

Rapids, MI: Eerdmans, 2002. 

DE TROYER, Kristin. An Exploration of the Wisdom of Solomon as the Missing 

Link Between Isaiah and Matthew. In: VAN DER MEER, Michaël N. (Org.). 

Isaiah in Context. Studies in Honour of Arie van der Kooji on the Occasion of 

His Sixty-fifth Birthday. Leiden: Brill 2010. p. 215-227. (VTSup, 138). 

WALTER, Nikolaus. Sapientia Salomonis und Paulus: Bericht über eine 

Hallenser Dissertation von Paul-Gerhard Keyser aus dem Jahre 1971. In: 

HÜBNER, H. (Org.). Die Weisheit Salomos im Horizont Biblischer 

Theologie. Neukirchen – Vluyn: Neukirchener 1993. p. 83-108. (BthSt, 22). 

WASSERMANN, Emma. Philosophical cosmology and religious polemic: The 

“worship of creation” in the writings of Philo of Alexandria and the Wisdom of 

Solomon. Journal for the Study of the Pseudepigrapha, v. 31, p. 6-28, 2021. 

WRIGHT, Robert B. The Psalms of Solomon. A Critical Edition of the Greek 

Text. London: T&T Clark, 2007. (JCTC, 1). 

WRIGHT III, Benjamin G. The Letter of Aristeas. ‘Aristeas to Philocrates’ or 

‘On the Translation of the Law of the Jews’. Berlin: De Gruyter, 2015. (CEJL). 

 

 

 

http://publikationen.badw.de/de/thesaurus/lemmata


          
 

 

 ReBiblica, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 01-27, jul./dez. 2025       27 

 

 

 
ISSN 2596-2922 

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.ReBiblica.2596-2922.2025v6n12a07 
 

 

João Bechara Ventura 
Doutor em Teologia Bíblica pela Pontifícia Universidade Gregoriana 

Docente no Departamento de Teologia da Pontifícia Universidade Católica de 

São Paulo    

São Paulo / SP – Brasil    

E-mail: becharaventura@gmail.com 
 

 

Recebido em: 25/06/2025 

Aprovado em: 26/12/2025 


